
Itsemurhan filosofia





I T S E M U R H A N  F I L O S O F I A

Tapani Kilpeläinen

niin & näin 
Tampere 2012



	 © Tapani Kilpeläinen ja Eurooppalaisen filosofian seura ry

ISBN-numero 
978-952-5503-68-5

Taitto  
Susanna Laurola

Painotyö  
Tallinnan kirjapaino-osakeyhtiö,  
Tallinna 2012

Kustantaja  
Eurooppalaisen filosofian seura ry / niin & näin



Sisällys

Kirjoittajalta      .      .      .      .      .      .      .      .      .  9

Alkupuhe     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  11
Psykiatrisen lähestymistavan ongelma      .      .      .      .      .    16
Itsemurha ja filosofit: kulttuuritabun vaiheilla     .      .      .   20
Filosofien itsemurhia     .      .      .      .      .      .      .      .      .     25
Itsemurha ja filosofia: näkökulmia     .      .      .      .      .      .   26

1 	 Sanat     .      .      .      .      .      .      .      .      .      .     35
Suomi      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .  36
Muinaiskreikkaa, latinaa ja muita     .      .      .      .      .      .  37

2 	 Filosofit ja itsemurha:  
historiallinen katsaus      .      .      .      .      .    42
Antiikki      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .     43
Sokrates, Platon ja Aristoteles      .      .      .      .      .      .      .    48
Kyreneläiset ja epikurolaiset     .      .      .      .      .      .      .      .  53
Cicero ja Seneca     .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .  55
Kristinusko     .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      . 60
More, Montaigne ja Spinoza      .      .      .      .      .      .      .     66
Valistus     .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      . 71
Hume     .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .   75
Kant      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .    84
Schopenhauer ja muita      .      .      .      .      .      .      .      .      . 96
Ääniä 1800- ja 1900-lukujen vaihteesta      .      .      .      .      . 102
Camus, Foucault ja muita:  
1900-luvun filosofeja ja mietekirjailijoita     .     .     .     .    103



3 	 Itsemurhan käsite     .      .      .      .      .      .     110
Durkheim      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      . 115
Kärsimys ja sivuvaikutukset     .      .      .      .      .      .      .      121
Modernit määritelmät      .      .      .      .      .      .      .      .      . 125
Vapaa tahto     .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      131
Kun itsemurha epäonnistuu     .      .      .      .      .      .      .     134
Turhaa kuolemisen touhua     .      .      .      .      .      .      .      . 138

4 	 Itsemurhan rationaalisuudesta      .      .     141
Rationaalisuuden vaatimukset      .      .      .      .      .      .      146
Kun rationaalisuus ei riitä      .      .      .      .      .      .      .      . 152
Keneltä kysytään     .      .      .      .      .      .      .      .      .      .    156
Miksi ei itsemurhaa     .      .      .      .      .      .      .      .      .      160

5 	 Itsemurhasta, uhrista ja biopolitiikasta 163
Biopolitiikka      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .   169

6 	 Lopuksi      .      .      .      .      .      .      .      .      .     173	

Lähteet      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .   175

Viitteet      .      .      .      .      .      .      .      .      .      .   184



Ei kuulu sinuun, vaikka vaunuihis
mies pantais valjaisiin, ja hepo ohjiin,
ei, veljes jos pää maassa hyppelis
ja kirkas päivä paistais jalkapohjiin.

Syö nahkas täyteen, kun sen kerta saat.
Tai niinkuin eläin tuskissasi paru. –
Niin, joskus, kun on kesäisinä maat,
sa nouse puuhun, taskussasi naru.

Sa katso, korkeus ja mataluus
jo taivaanrannass’ toisiansa tapaa:
on vaakasuora viiva avaruus
ja taivaan tähdet koskettavat rapaa. –

On yhtä sulle, lintu pikkuinen,
sa missä livertelet laulujasi.
On yhtä sulle, suuri ihminen
sa minne ripustelet nuoriasi.

– Aaro Hellaakoski, ”Taas ihanteet”, 1918





9

Kirjoittajalta

Tämä kirja ei ole akateeminen tutkimus eikä aatehistoriallinen 
traktaatti. Tarkoituksena ei ole ollut kerätä kokoon kaikkea 
sitä, mitä filosofian historiassa on itsemurhasta sanottu. Tar-
koituksena on ollut antaa kokonaiskuva siitä, miten itsemur-
hasta on filosofiassa puhuttu ja miten siihen on suhtauduttu. 
Silti on jo alkuun varoitettava, että tämä kirja aiheuttaa näkö-
harhan. Kun tarkastellaan filosofian historiaa, pitäisi ottaa aja-
tus ja etsiä sille asiayhteys. Tässä kirjassa sen sijaan otetaan 
ajatus, itsemurha, mutta sille ei etsitä asiayhteyttä. Toisin sa-
noen ollaan kiinnostuneita siitä, mitä itsemurhasta on sanottu, 
ei niinkään siitä, millaisessa kulttuuri- tai keskusteluyhteydes-
sä se on sanottu. Aatehistoriallisten yhteyksien etsiminen ei 
kuulu kirjan alaan eikä kirjoittajalla ole siihen pätevyyttä. Se-
kundaarikirjallisuuden pohjalta esitetään sentään muutama 
varaus.

Kirjassa käytetyn aineiston ovat sanelleet käytännön realiteetit. 
Olen käyttänyt materiaalia, joka on ollut suhteellisen helposti 
saatavissa. Etelä-Suomen yliopistokirjastoissa on saapuvilla pää-
osin angloamerikkalaista aineistoa, mikä näkyy myös tämän kir-
jan kirjallisuusluettelosta. Toisaalta keskeinen keskustelu itse-
murhan määrittelemisestä on käyty nimenomaan englantilaisella 
kielialueella, ja myös Humeen ja Kantiin pohjautuva filosofian-
historiallinen keskustelu itsemurhasta on piristynyt siellä erityi-
sesti 1990- ja 2000-luvuilla. Aineiston rajaus on mielivaltainen 
tässä – ja vain tässä – mielessä.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

10

Kirjan tekeminen alkoi maaliskuussa 2010. Taloudellisten 
edellytysten puuttuessa se jatkui satunnaisena muun työn ohes-
sa. Yritin saada kirjan kirjoittamista varten useitakin apurahoja, 
mutta ilmeisesti korkeat säätiöt katsoivat, että on olemassa mer-
kittävämpiä aiheita kuin elämä ja kuolema. Lopulta Suomen 
tietokirjailijat ry myönsi apurahan kirjan kirjoittamiseen. Sitä 
ilman kirjaa ei koskaan olisi kirjoitettu.

Kiitän siis Suomen tietokirjailijat ry:tä, jonka myöntämän 
taloudellisen tuen turvin saatoin toteuttaa kirjasuunnitelman. 
Kirjan käsikirjoitukseen saamistani tarpeellisista ja tähdellisistä 
kommenteista kiitän Ville Lähdettä ja Jarkko S. Tuusvuorta, joi-
den lukuisista kontribuutioista yksi on se, että heidän terävyy-
tensä ansiosta tekstissä esiintyy ehkä myös muita lajityyppejä 
kuin uusasiallisuutta ja misantrooppista marinaa. Vaimoudesta 
kiitän Anu Kilpeläistä. Eläimyydestä kiitän Almaa, Annaa, An-
selmia, Eetua, Kalevia, Nataliaa, Pekkaa, Pontusta, Pyryä, Pör-
röä ja Rasaa.

Tärkeämpää kuin se, mitä tässä kirjassa sanotaan, on se, mitä 
tässä kirjassa ei sanota. Sanotun tarkoituksena on ikään kuin 
näyttää lukijalle, mikä jää sanomatta.

Tapani Kilpeläinen



11

Alkupuhe

Vuonna 1924 surrealistit järjestivät La Révolution surréaliste -leh-
dessä kyselyn ”Le suicide est-il une solution?”, ”Onko itsemur-
ha ratkaisu?”. Kysymys oli provosoiva, mutta lisäksi se oli muo-
toiltu väärin. Se nimittäin kehotti vastaamaan kyllä tai ei. Mutta 
jos vastaa kyllä tai ei, antaa ymmärtää tietävänsä, miten asiat 
ovat. Ja jos tietää, miten asiat ovat, maailmasta tulee niin siisti ja 
selvä, ettei siinä enää pysty asumaan. Kun totuudet lyödään luk-
koon, epäluulo on ensimmäinen uhri. Maailma korvautuu 
maailmankuvalla.

Itsemurha herättää niin voimakkaita reaktioita, ettei se tun-
nu kehottavan kyselevään asenteeseen. Siksi se on sitä suurem-
masta syystä perusteltu filosofisen tarkastelun esine. Tämän kir-
jan taustalla on filosofinen hämmennys siitä, miten on 
mahdollista, että itsemurhan kaltainen perustava eksistentiaali-
nen kysymys ei ole samalla keskeinen filosofinen kysymys. Tu-
tustuminen itsemurhasta käytyyn filosofiseen keskusteluun pal-
jasti, ettei itsemurha ole niin marginaalinen ongelma kuin ensi 
alkuun saattaisi luulla, mutta painoarvoistaan filosofista ongel-
maa siitä ei saa tekemälläkään. Jos itsemurhaa käsitellään, sitä 
käsitellään etiikan yhteydessä yhtenä moraalisia kannanottoja 
vaativana valintatilanteena. Ominaislaatua sille ei myönnetä.

Siitä huolimatta itsemurha koskettaa useampia ihmisiä kuin 
monet muut filosofiset ongelmat. Suomessa tehdään vuodessa 
noin 1100 itsemurhaa ja itsemurha on neljänneksi yleisin työ-
ikäisten kuolinsyy. Itsemurhissa kuolee noin kolme kertaa niin 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

12

paljon ihmisiä kuin liikenneonnettomuuksissa.1 Vuonna 2010 
itsemurhien määrä oli tosin pienin neljäänkymmeneen vuo-
teen2. Maailmassa itsensä surmaa vuoden aikana noin miljoona 
ihmistä3, ja päivittäin eri puolilla maailmaa itsensä tappaa noin 
kolmetuhatta henkeä4. Itsemurha ei ole pieni ongelma, kun aja-
tellaan itsemurhaa harkitsevia, itsemurhayrityksessä epäonnistu-
neita ja niitä, joita läheisten itsemurhat tai itsemurhayritykset 
koskettavat tavalla tai toisella. Väestökehitykseen itsemurhat ei-
vät vaikuta5. Ilmiö on joka tapauksessa niin laaja, että se ansait-
see filosofista huomiota. Filosofia ymmärretään tässä julkiseksi 
järjenkäytöksi – julkiseksi siinä mielessä, että kuka tahansa voi 
seurata filosofisia päättelyaskeleita. Filosofia pyrkii tarkastele-
maan itsemurhan ongelmaa ennakko-oletuksettomasti ja asioita 
etukäteen lukkoon lyömättä.

Voidaan tietysti kysyä, mitä annettavaa filosofialla voi olla itse-
murhan ongelmalle, kun sosiologia, psykologia ja lääketiede ovat 
vallanneet markkinat6. Vastaus on yksinkertainen: filosofia tar
joaa käsitteellistä selvitystyötä. Epäselvyyksiä koituu jo siitä, ettei 
itsemurhaa käsitellä selkeyttävin työkaluin7. Ennen kuin puhu-
taan itsemurhasta, on syytä selvittää, mistä puhutaan. Se vaatii 
käsitteen määrittelemistä. Sitä paitsi itsemurhasta on tullut ajan-
kohtainen filosofinen ongelma myös siksi, että lääketiede on saa-
vuttanut pisteen, jossa ihmisen kuolemaa voidaan monessa 
tapauksessa lykätä. Siksi kysymys ”oikeasta hetkestä kuolla” on 
jälleen ajankohtainen8. Se, milloin ihmisen tulisi kuolla, ei ole 
empiirinen tai tieteellinen kysymys. Se on filosofinen kysymys.

Filosofiassa itsemurhaa on tyypillisesti tutkittu moraalin nä-
kökulmasta. Opinnäytteessään itsemurhan filosofiaa tutkinut 
Henry Karlsson on kuitenkin todennut, että vaikka moraalisia 
itsemurhia ei olisi lainkaan, ilmiö pysyisi silti filosofisesti mie-
lenkiintoisena9. Karlssonin väitteen takana on ajatus, jonka mu-
kaan mielenterveysongelmaisten tekemät itsemurhat eivät kuu-
lu moraalisen tarkastelun piiriin, koska mielenterveydeltään 
järkkynyttä ihmistä ei voida pitää täysivaltaisena moraalisena 
toimijana. Kuten saadaan nähdä, mielenterveysongelmien ja it-
semurhan yhteys ei ole niin itsestään selvä kuin ehkä ajatellaan.



13

Alkupuhe

Itsemurha on oikeastaan ihanteellinen filosofisen tarkastelun 
kohde, sillä tekona itsemurhalla on filosofinen ulottuvuus, ja toi-
saalta itsemurhaa koskeva pohdiskelu ei voi olla tavalla tai toisel-
la tuomatta mukanaan käytännön seuraamuksia. Itsemurhan 
tekeminen tai tekemättä jättäminen on vastaus kysymykseen sii-
tä, onko elämä elämisen arvoista. ”Itsemurha voi olla filosofinen 
kannanotto elämän mielekkyyteen”, kirjoittaa Tuija Saresma ja 
jatkaa myöhemmin, että itsemurha voi olla myös ”filosofisesti 
perusteltu teko”10. Mutta kuten Martin Kusch on todennut, ky-
symys siitä, onko parempi olla vai olla olematta, ei ole enää mo-
raalinen kysymys11. Filosofinen pohdinta ei voi olla itsemurhan 
puolustuspuhetta sen paremmin kuin sen tuomitsemista12. Vaa-
timus, jonka mukaan filosofian tulisi kertoa ihmisille, mitä hei-
dän tulisi tehdä, ei kuulostane absurdimmalta juuri missään 
muualla kuin itsemurhan yhteydessä. Filosofia ei kerro, pitäisikö 
jonkun surmata itsensä vai ei. Toimintaohjeita penättäessä lange-
taan mieltämään, että itsemurha on tavalla tai toisella universaa-
li asia, jonka tiimoilta voitaisiin esittää yleisluonteisia neuvoja. 
Mutta jo itsemurhan käsitteen tarkastelu osoittaa, ettei itsemur-
ha ole yksimuotoinen ilmiö. Käsitettä sovelletaan eri tilanteissa 
eri tavoin ja eri motiivein. Saarnamies voi käyttää itsemurhaa 
moraalisena tuomiona ja yhteiskuntatieteilijä tilastointiperustee-
na. Itsemurhaa on käsiteltävä käsitteellisesti tarkasti, jos käsitteel-
lä toivotaan olevan selitysvoimaa. Siksi suuri osa tästä kirjasta 
uhrataan itsemurhan määrittelyvaikeuksien käsittelylle.

Itsemurhan ongelma sivuaa kuoleman ongelmaa. Tässä kir-
jassa ei kuitenkaan käsitellä kuoleman ongelmaa sinänsä vaan 
ainoastaan itsemurhaa. Lienee eittämätöntä, etteivät kaikki itse-
murhan tekijät ole käsittäneet kuolemaa: monien itsemurhaku-
vitelmissa on piirteitä, joissa itsemurhaaja kuvittelee seuraavan-
sa eloon jääneiden reaktioita ikään kuin ulkopuolisena. Tämä 
tuntuu edellyttävän, että itsemurhaaja olisi jollakin tavoin elos-
sa tekonsa jälkeen. Ilmiötä kutsutaan ideaatioksi. Mutta kuten 
myöhemmin saadaan nähdä, itsemurhan tekeminen edellyttää 
realistisen käsityksen omasta kuolemasta: ajatuksen siitä, että 
kuolemassa elämä lakkaa.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

14

Tämä kirja ei käsittele eutanasiaa eikä murha-itsemurhaa13. 
Se ei myöskään käsittele itsemurhaiskuja. Se käsittelee itsemur-
haa yksinkertaisimmassa muodossaan, tilanteena, jossa tekijä 
surmaa itsensä vetämättä muita mukaansa kuolemaan sen pa-
remmin avustajina kuin uhreina. Syrjään jätetään myös sellai-
nen filosofinen pohdinta, jossa itsemurha on pelkkä ajatusko-
keen väline – esimerkiksi Paul Thomin artikkeli ”Time-Travel 
and Non-Fatal Suicide”14, jossa kirjoittaja pohtii, voiko psyko-
paattinen tappaja siirtyä aikakoneella menneisyyteen ja tappaa 
itsensä ollessaan vielä pikkupoika. Varsinaiseen itsemurhan on-
gelmaan kirjoitus ei liity millään tavoin, filosofien tieteiskirjal-
listen ajatuskokeiden perinteeseen kyllä. Kirjan alaan eivät kuu-
lu myöskään ne filosofiset tulkinnat, joissa itsemurha katsotaan 
koko länsimaisen filosofian kehityskulun väistämättömäksi il-
menemäksi. Esimerkiksi italialaisen filosofi Emanuele Severi-
non oppilas Ines Testoni on kirjoittanut, että itsemurhan ongel-
ma koskettaa jokaista länsimaista ihmistä, koska länsimainen 
ihminen ei tiedä, millaista olisi olla kuoleman tuolla puolen15. 
Testoni viittaa Severinon filosofianhistoriasta esittämään tulkin-
taan, jonka mukaan filosofia on keksitty nihilistiseksi suoja-
muuriksi tyhjyyttä vastaan. Itsemurhan ongelmaa Testonin tul-
kinta sivuaa vain hipaisten.

Itsemurhasta puhuttaessa on usein pyritty yksiselitteisiin kii-
toksiin tai tuomioihin, vedenpitäviin määritelmiin tai kaikista 
määritelmistä luopumiseen. Mutta Schopenhauer kirjoitti:

Äärimmäisestä asketismista kumpuavan vapaaehtoisen 
kuoleman ja tavallisesti epätoivosta johtuvan vapaaehtoisen 
kuoleman välillä saattaa olla erilaisia välilajeja ja yhdistel-
miä, mistä tosin on vaikea päästä perille; mutta ihmissydä-
messä on syvyyksiä, pimeyksiä ja sekavuuksia, joiden va-
laiseminen ja avaaminen on mitä vaikeinta.16

Tässä kirjassa ei pyritä esittämään marmoriin hakattua määritel-
mää itsemurhasta. Siitä, mihin itsemurhan käsitteen rajat voi-
daan vetää ja mihin ei, tehdään kuitenkin joitain johtopäätöksiä. 



15

Alkupuhe

Tarkoituksena on tarkastella itsemurhaa lausumatta siitä lähtö-
kohtaista tuomiota, siis tarkastella sitä Spinozan tapaan kuin 
tasoa tai kappaletta.

”Itsemurhasta keskusteleminen ei voi olla avointa ja mysti
fioinnista vapaata, niin kauan kuin itsemurhaa pidetään järjettö-
mänä tekona tai itsemurhan tehneet ja heidän läheisensä syyllis-
tetään tapahtumien vuoksi”, kirjoittaa Tuula Uusitalo17. Toisin 
sanoen itsemurhasta voidaan keskustella avoimesti vasta sitten, 
kun itsemurhaa pystytään käsittelemään ilman valmiita asenteita. 
Mikään inhimillinen ei voi olla vierasta filosofialle, vaikka moni 
filosofi ei ole keskittynyt tutkimaan itsemurhaa. Yksi syy lienee 
siinä, että itsemurha kuuluu niihin aiheisiin, joiden tarkastelijaa 
aletaan joko epäillä omista itsetuhosuunnitelmista tai makaabe-
reista harrastuksista. Mutta on epäjohdonmukaista tuumata, että 
itsemurhan mahdollinen synkeys tarttuisi itsemurhan tarkasteli-
jaan. Käsittelemällä itsemurhaa filosofisena ongelmana tämä kir-
ja pyrkii tekemään itsemurhasta muidenvertaisen keskustelunai-
heen, toivottavasti kuitenkaan banalisoimatta sen ominaislaatua 
eksistentiaalisena ongelmana. Ongelman edessä annettaisiin pe-
riksi, jos väitettäisiin, ettei itsemurhaa voisi käsitellä käsitteelli-
sesti, että se olisi aina niin täysin ainutkertainen tapahtuma, ettei 
siitä voisi koskaan sanoa mitään yleisluontoista. Päinvastoin: it-
semurhan filosofian mahdollisuus on juuri siinä, että se voisi ra-
kentaa sillan yleistyksiä esittävien yhteiskuntatieteellisten teo
rioiden ja yksilön kokemuksen välille.

Näkökulma ei ole etiikan näkökulma. Kun itsemurhaa käsi-
tellään määräyksilön ongelmana, huomataan, ettei sitä voi käsi-
tellä yleisluontoisesti, ottamatta huomioon hänen konkreettista 
tilannettaan. Sen vuoksi kirja ei pyri tarkastelemaan itsemurhaa 
ensisijaisesti moraalisena ongelmana. Päinvastoin tarkoituksena 
on osoittaa, millaisiin vaikeuksiin yritykset esittää selkeitä mo-
raalisia toimintaohjeita kariutuvat.

Osittain kirja on myös filosofian kritiikkiä. Arvostelu kum-
puaa siitä, että filosofit ovat joskus suoneet kohtuuttoman pal-
jon huomiota kysymyksille, joiden merkitystä itsemurhaa har-
kitsevalle ihmiselle voi epäillä. Tämä on yksi filosofian ja 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

16

itsemurhan kipupisteistä: vaikka filosofian tehtävänä ei ole an-
taa itsemurhakandidaatille neuvoja, se ei myöskään saa suhtau-
tua yliolkaisesti tämän kokemukseen maailmasta, kokemukseen, 
jonka pohjalta tämä itsemurhaa puntaroi.

Psykiatrisen lähestymistavan ongelma
Psykologia likenee asiaa eri suunnasta kuin filosofia. Psykologi-
siin lähestymistapoihin liittyy monissa tilanteissa perusteltu 
hoivan ja hoitamisen ulottuvuus, ja itsemurhien kannalta hoito-
halun ja hoitohenkilökunnan huutava puute lienee nykyisin 
selvästi suurempi ongelma kuin niin sanottu psykiatrinen val-
lankäyttö. Avunsaantivaikeuksista kertovat Tarja Heiskasen tut-
kimukset puhuvat omaa kieltään:

Tyly kohtelu ei viestien mukaan ollut poikkeus. Apua tar-
vitsevan hädän äärelle ei pysähdytty, ei annettu aikaa, ei 
ymmärretty. […] Hyvä kohtelu olisi edellyttänyt kohtaa-
mista, jossa auttaja olisi ottanut hädän vakavasti.18

Psykiatrialla on valtaulottuvuutensa. Karkein vallankäytön 
muoto on se, että apua tarvitsevalta kielletään apu. Mutta psy-
kiatrinen valta tuntuu myös siinä, että psykiatria pääsee määrit-
telemään käsitteet, joilla tilanne jäsennetään. Vaan koska käsit-
teitä määriteltäessä pitäisi lähteä liikkeelle puhtaalta pöydältä, 
psykiatriasta ei ole oppaaksi itsemurhan maailmaan. Kun itse-
murha-alttius käsitetään yksilöpsykologiseksi ongelmaksi, psy-
kiatriassa on päätetty jo ennalta, millaisen ilmiön kanssa ollaan 
tekemisissä. Näin psykologisia oppeja voidaan käyttää ihmisen 
patologisoimiseen.

Psykiatrisen lähestymistavan lähtökohdat näkyvät selvästi 
vanhasta Itsemurhat ja niiden ehkäisy -kirjasta (1973). Kalle 
Achté toteaa esipuheessaan yksikantaan, että ”[h]aluttomuus 
elää ja vapaaehtoinen luopuminen elämästä on poikkeavuutta 
ja merkitsee sitä, että ihmisen arvojärjestelmässä on jotain häi-
riintynyt: hän on menettänyt psyykkisen tasapainonsa ja on 



17

Alkupuhe

psykiatrisen avun tarpeessa”19. Matti Apo, Jouko Lönnqvist ja 
Achté jatkavat samaan teokseen sisältyvässä artikkelissaan, että 
”[k]ysymyksellä siitä, ovatko kaikki elämään kyllästyneet ihmi-
set sairaita, on huomattavat käytännölliset seuraukset. Vastak-
kaisen näkökannan takana on nimittäin huomattava terapeut-
tinen ja profylaktinen nihilismi. Ajatellaanhan tällöin, että 
itsemurhaa aikovat ovat terveitä, tietävät mitä tekevät, eikä 
muiden tule estää heitä”20. Vanhassa kirjassa on uudet asenteet: 
tuoreissa psykiatrian oppikirjoissa itsemurhaan suhtaudutaan 
edelleen samalla tavalla.

Itsemurhia ehkäistäessä on tietysti turvallisinta lähteä liik-
keelle oletuksesta, jonka mukaan itsemurhakandidaatti ei ole 
täysissä sielun voimissa. Mutta asenne ei ole ongelmaton. Kun 
syyntakeettomuusoletus ulotetaan koko itsemurhan ongelma-
kenttään, se menettää erottelukykynsä. Psykiatrinen tulokulma 
kompastuu mustavalkoisuuteensa: se harhauttaa ajattelemaan, 
että yleistetyn hoitonäköalan vaihtoehtona on yleinen välinpitä-
mättömyys. Kuten Ian Marsh on todennut, itsemurhan ja mie-
lisairauden yhteys on hyväksytty kritiikittömästi lääketieteessä, 
psykiatriassa, hallinnossa ja tiedotusvälineissä21. On kuitenkin 
mahdollista, että itsemurhaaja on mielisairas, mutta on myös 
mahdollista, että itsemurhaajaa pidetään hulluna tai vaarallise-
na, jotta hänen teoltaan voitaisiin viedä perustelut. Itsemurhan 
tekeminen edellyttää vapautta, kykyä valita itse22, ja jos itsemur-
ha halutaan tuomita lähtökohtaisesti, juuri nämä kyvyt itsemur-
haajalta kielletään. Luokittelemalla itsemurhakandidaatti sai-
raaksi saadaan lupa puuttua hänen toimintaansa.

Mutta ensin tulisi kysyä, osoittaako elämästä kiinni pitämi-
nen kaikissa tilanteissa parempaa todellisuudentajua kuin elä-
mään kyllästyminen. Ulkopuolisen tarkkailijan korottaminen 
itsemurhakandidaattia pätevämmäksi tilanteenarvioitsijaksi kie-
lii ajatuksesta, jonka mukaan itsemurhakandidaatissa vaikuttaa 
voimia, joita hän ei itse voi havaita23. Tämmöinen kanta voi olla 
vasta tulos, ei lähtökohta. Erotuksettomasti sovellettu ennalta-
ehkäisyajatus vaatii itsemurhakandidaattia kieltämään oman 
käsityksensä asioista ja omaksumaan tilalle näkemyksen, joka ei 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

18

velvoita surmaamaan itseään. Näin itsemurhakandidaatin oma 
kokemus maailmasta ohitetaan. Asenne johtaa noidankehään: 
itsemurha ja mielenterveyden ongelmat liitetään toisiinsa niin 
tiukasti, ettei niitä voi enää leikata erilleen. Perustellusta, aiheel-
lisesta itsemurhasta tulee mahdottomuus.

Mielenterveysongelmien painoarvon korostaminen ei ole 
empiirisesti uskottavaa. Jos itsemurhasta tehdään mielenterveys-
ongelma, tunnutaan olettavan, että mielenterveyden vaikeudet 
vievät uhriltaan kaiken järkeilykyvyn24. Tosiasiassa mielisairau-
den ja itsemurhan korrelaatio on pieni, ja vaikka itsemurhaaja 
on vaikeassa tilanteessa, se ei välttämättä estä häntä tekemästä 
järkeviä päätöksiä: empiiriset kokemukset osoittavat, että ihmi-
set kykenevät tekemään rationaalisia päätöksiä myös kovan pai-
neen alaisina25. Muutoin mielekäs toiminta esimerkiksi onnet-
tomuuksissa olisi mahdonta.

Mutta psykiatristen selitysten vannoutuneiden ystävien kanssa 
on vaikea puhua. Äärimuodossaan heidän väitteensä kuuluu, että 
ainoastaan hullut voivat toimia päättäväisesti ja näennäisen ratio-
naalisesti niin vakavassa asiassa kuin itsemurha26: näin jopa itse-
murhakandidaatin järkevyys ja rationaalisuus voidaan kääntää 
todisteiksi hänen tasapainottomuudestaan. Lisäksi on otettava 
huomioon, että kun mielenterveyteen liittyvät selitysmallit ovat 
vallitsevia, itsemurha leimataan helposti mielenterveysongelmien 
aiheuttamaksi viimeistään jälkikäteen, vaikka ennen itsemurhaa 
ei olisi tapahtunut mitään epäilyksiä herättävää. Ei ole myöskään 
helppo selvittää, oliko itsemurhan tekijällä psyykkisiä vaivoja juu-
ri tekohetkellä27. Psykiatria on kuitenkin ollut mukana muotoile-
massa käsitystä siitä, millainen itsemurhan tekijä on ja miten itse-
tuhoisuutta tulee hoitaa28. Jos itsemurha leimataan mielisairauden 
ilmenemäksi, itsemurhan filosofialle ei jää tilaa. Jos itsemurha 
nähdään mielisairauden manifestaatioksi, filosofian tehtävänä on 
enää osoittaa itsemurhaajan käyttämien perusteluiden pätemättö-
myys. Niin itsemurhasta tulisi filosofian näkökulmasta vain 
eräänlainen päättelyvirhe. Asia ei liene näin yksinkertainen.

Itsemurhan liittäminen sairauteen on usein apriorista kategori-
sointia, ei empiirisesti perusteltua diagnosointia29. Mutta ilmiön 



19

Alkupuhe

todellisuus ei sovitu jaotteluihin. Ian Marsh on korostanut, että 
kapea käsitys itsemurhasta rajoittaa mielenterveysammattilaisten, 
itsemurhakandidaattien ja heidän omaistensa ajattelu- ja toimin-
tamahdollisuuksia30. Näin on siksi, että itsemurhan ja mielisairau-
den yhdistelmän ulkopuolelle jää näkökulmia, joista voisi olla 
hyötyä pyrittäessä ymmärtämään itsemurhan ongelmaa. Itsemur-
han leimaaminen mielisairauden tulokseksi merkitsee vain ongel-
man lykkäämistä.

Psykiatrinen lähestymistapa ei auta käsittelemään itsemurhan 
ongelmaa kokonaisvaltaisesti, sillä psykiatria on aina vaarassa 
hahmottaa yhteiskunnalliset ongelmat ihmisten sisäisiksi. ”Näi-
den kaikista huonoimmassa asemassa olevien [siis asunnottomi-
en ja tukiasunnossa elävien] osalta on olemassa vaara, että hei-
dän masennuksensa psykologisoidaan ja medikalisoidaan. He 
tarvitsevat konkreettista apua elämän ongelmiensa ratkaisuun 
eikä mahdollinen pelkkä lääkehoito riitä”, kirjoittavat päihtei-
den, masennuksen ja itsemurhavaaran tutkijat31. Medikalisoiva 
lähestymistapa stigmatisoi yksilön, ylikorostaa yksilöllisiä piir-
teitä yhteiskunnallisten tekijöiden kustannuksella ja antaa ym-
märtää, että pelkkä lääketiede pystyy ratkaisemaan ongelmat32. 
Mutta jos itsemurha on muutakin kuin lääketieteellinen ongel-
ma, tällaiset lähtökohdat johtavat harhaan.

Psykiatrinen näkökulman ohella tämän kirjan ulkopuolelle ra-
jautuu sosiologinen näkökulma33. Se, miksi itsemurhia on tehty, 
tai se, ketkä itsemurhia tekevät, ei kuulu tämän kirjan alaan. Kir-
jassa ei arvella itsemurhien syitä, mutta siinä esitetään joitain huo-
mautuksia siitä, millaisia käsitteellisiä ongelmia syiden etsiminen 
tuo mukanaan. Esimerkiksi päihteet, mielenterveysongelmat ja 
itsemurhavaara on totuttu sitomaan yhteen, mutta vaikkapa alko-
holin yhteys itsemurhaan ei ole itsestään selvä. Joka kolmannen 
itsemurhan tehneen sanotaan olleen alkoholiongelmainen34, 
mutta Thomas Anderberg on huomauttanut, että alkoholi voi 
toimia myös itsemurhien estäjänä: ensinnäkin surut saattavat 
hukkua viinaan ja toiseksi pahasti juopunut ei enää ole sellaisessa 
kunnossa, että pystyisi toteuttamaan itsemurhasuunnitelmansa35. 
Itsemurhatutkimuksessa ollaan taipuvaisia etsimään päihteistä  



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

20

itsemurhan syytä, mutta kääntöpuoli jää tarkastelematta: se, että 
päihteet saattavat joissain tilanteissa olla keino välttää itsemurha. 
Filosofi Jacques Choron on todennut, että sama syy saa yhden 
tekemään itsemurhan mutta toisen juomaan tai käyttämään huu-
meita. Hän on lisännyt, että useimmat alkoholin tai huumeiden 
käyttäjät harrastavat päihteitä pärjätäkseen paremmin tai saadak-
seen miellyttäviä kokemuksia, Choronin sanoin siis tunteakseen 
olevansa voimakkaammin elossa36. Sikäli kuin psykiatrinen ja so-
siologinen itsemurhatutkimus on ennaltaehkäisynäköalan mää-
rittämää, kielteinen kuva päihteistä on ymmärrettävä. On silti 
yllättävää erottelukyvyn puutetta, ettei ole havaittu, miten samat 
asiat voivat toimia tilanteesta riippuen joko itsemurhan laukaisi-
joina tai sen estäjinä. Yksiselitteisten syy-seuraussuhteiden pai-
kantaminen saattaa olla pulmallista.

Empiiristen kysymysten ratkaiseminen on empiiristen tutki-
musten asia. Filosofialla ei ole lisättävää asian käytännölliseen 
puoleen37. Asiaa käytännössä tutkineille on selvinnyt, että itse-
murhaan ajavat muiden muassa työttömyys, häpeä, loppuun 
palaminen, taloudellinen ahdinko, työpaikkakiusaaminen, velat, 
paineet, masennus, arvottomuuden tunne, normaaliuspaine ja 
kovat asenteet38. Näistä jokainen riittää kyllin painavaksi kasva-
essaan teettämään itsemurhan. Tässä kirjassa ei hyödynnetä so-
siologista itsemurhatutkimusta, koska tavoitteena on itsemur-
han filosofinen analyysi, ei sosiologisen tiedon soveltaminen. 
Jörn Ahrens on sitä paitsi väittänyt, että yhteiskuntatieteellistä 
itsemurhatutkimusta leimaa yhteiskunnan näkökulma, minkä 
vuoksi itsemurhan merkitys yksilölle jää syrjään39.

Itsemurha ja filosofit: kulttuuritabun vaiheilla
Itsemurhaa on tutkittu sosiologisesti ja psykologisesti, mutta fi-
losofiassa se on tahtonut jäädä syrjään. Tämä on yksi itsemur-
han paradokseista: yhtäältä se on erittäin tutkittu ongelma, 
mutta toisaalta se on edelleen tabu, jota on työläs nostaa esille 
tai intohimottoman keskustelun kohteeksi. Itsemurha herättää 
voimakkaita asenteita ja mielipiteitä. On niitä, jotka vastustavat 



21

Alkupuhe

itsemurhaa kaikissa tilanteissa, ja niitä, joiden mukaan ihmisellä 
tulisi tilanteessa kuin tilanteessa olla luovuttamaton oikeus tap-
paa itsensä. Jo itsemurhan käsite sinänsä on paradoksi: tavalli-
sesti murhaksi ymmärretään teko, joka kohdistuu toiseen ihmi-
seen. Käsitteen häilyvyydestä kertoo jo se, että itsemurha 
liitetään yhtäältä yksityisyyden piiriin jopa varoen aiheen käsit-
telemistä julkisuudessa, mutta toisaalta viljellään ”itsemurhais-
kun” kaltaisia muodosteita, jotka korostavat käsitteen murhau-
lottuvuutta.

Itsemurhan tabuluonteen takana on osaltaan se, että teko 
tuomittiin pitkään raskaasti. Eurooppalaisten suhtautumista eh-
dollistivat kristinuskon asenteet: kristillinen teologia oli suhtau-
tunut itsemurhaan täysin kielteisesti kirkkoisä Augustinuksen 
ajoista lähtien, vaikka teologit joutuivat tekemään intellektuaa-
lisia surmanhyppyjä voidakseen erottaa uskon marttyyrit kado-
tukseen joutuvista itsensä surmaajista. Niinpä itsemurhaan liite-
tyt kielteiset konnotaatiot näkyvät myös siitä, että itsemurha oli 
monin paikoin kirjattu rikoslakiin. Ranskassa itsemurha lakkasi 
olemasta rikos 1790 ja Preussissa itsemurhalta poistettiin rikok-
sen asema Fredrik Suuren ansiosta 1794, sillä tämä piti itsensä 
surmaamista eettisenä tekona40. Suomessa rikoksellisuus pois-
tettiin 1894 ja Isossa-Britanniassa vasta 1961. Kirkkolaki kulki 
yhtä jalkaa maallisen lainkäytön kanssa: Suomen suuriruhtinas-
kunnassa itsemurhaajan häpeällinen hautaus poistettiin kirkko-
laista vuonna 1869. Kirkollisten auktoriteettien vastahankainen 
suhtautuminen ilmiöön ei kuitenkaan estänyt sitä, että Suomes-
sa akateemista itsemurhatutkimusta ryhdyttiin harjoittamaan 
varsin varhain. Maamme ensimmäisen itsemurha-aiheisen väi-
töskirjan julkaisi Nils Gabriel Ursin vuonna 1832. Hänen tutki-
muksensa käsitteli hukuttautujia ja hirttäytyjiä. R. E. Lagus 
julkaisi tekstin ”Om självmord” Juridisk Album -julkaisusarjan 
vuoden 1861 niteessä, ja Anders Saelan käsitteli aihetta tilastotie-
teellisessä väitöskirjassaan 1864. F. W. Westerlund puolestaan 
julkaisi tutkielmat ”Själfmorden i Finland” (1900) ja ”Själfmor-
den i Helsingfors” (1914).41 Näiden pioneeritöiden jälkeen itse-
murha on saanut runsaasti huomiota suomalaisilta sosiologeilta, 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

22

psykologeilta ja oikeustieteilijöiltä. Filosofian piirissä kiinnostus 
on ollut vähäisempää, ja laajimmiksi puheenvuoroiksi ovat jää-
neet muutamat filosofian alaan kuuluvat itsemurhaa käsitelleet 
opinnäytteet.

Useimmilla filosofian historian klassikoilla on silti ollut itse-
murhasta sanansa sanottavana. Platonilla ja Aristoteleella oli 
näkemyksensä itsensä surmaamisesta, ja Augustinuksen ja Tuo-
mas Akvinolaisen kristillisen filosofian perinteen sisällä muotoi-
lemat itsemurhakiellot elävät yhä myös uskonnollisväritteisen 
keskustelun ulkopuolella. Immanuel Kant käsitteli itsemurhaa 
etiikkansa yhteydessä moneen otteeseen, mutta aina itsemurhan 
keskeisyyttä ei ole noteerattu. On filosofeja, joille itsemurha ei 
ole ollut millään tavoin relevantti ongelma: esimerkiksi John 
Stuart Mill ei tiettävästi tarkastellut itsemurhaa koko tuotan-
nossaan lainkaan.

Filosofit ovat myös katsoneet asiakseen sitoa tai päästää. Klas-
sisin puheenvuoro itsemurhakieltoa vastaan on David Humen 
essee ”On Suicide” (1777), kun taas monipolvisimmat argumen-
tit itsemurhaa vastaan kehitteli Kant. Arthur Schopenhauer 
puolestaan päätyi pitämään itsemurhaa hyödyttömänä, vaikkei 
sinänsä nähnyt mitään syytä olla tekemättä sitä. Joskus filosofit 
ovat kirjoittaneet aiheesta kokonaisia kirjoja. Albert Camus ra-
kensi ihmiselämän absurditeettia koskevan pohdiskelunsa itse-
murhan ongelman ympärille kirjassa Kapinoiva ihminen (1951), 
Jean Améry kirjoitti laajan itsemurhamyönteisen esseen Hand 
an sich legen (1976) ja Michael Cholbi on tehnyt yhteenvedon 
itsemurhan ongelmasta analyyttisen filosofian välinein teokses-
saan Suicide (2011). Cholbi on Barbara Pabst Battinin rinnalla 
toinen yhdysvaltalaisfilosofi, jonka voi sanoa käsitelleen elämän-
työnsä merkittävimmässä osassa juuri itsemurhaa. Albert Cara-
con ja E. M. Cioranin kaltaisten esseistien tuotannossa itsemur-
han ongelma on alituisesti läsnä.

Useimmille tässä kirjassa käsitellyille filosofeille itsemurha ei 
ole ollut keskeinen kysymys. Albert Camus’n Le Mythe de Si-
syphe -teoksen kuluneen toteamuksen42 mukaan itsemurha on 
kuitenkin siinä mielessä perimmäinen filosofinen kysymys43, 



23

Alkupuhe

että jokainen, joka filosofoi, on jo käytännössä vastannut kysy-
mykseen pysyttelemällä elossa. Kuollut ei voi filosofoida. Juuri 
tämän vuoksi on hämmästyttävää, miten vähän huomiota itse-
murhan ongelma on filosofiassa saanut.

Toinen ällistyksenaihe liittyy myös Camus’n huomioihin. 
Camus toteaa samassa yhteydessä, ettei hän ole koskaan nähnyt 
kenenkään kuolevan ontologisen argumentin takia44. Tästä 
huolimatta suuri osa itsemurhaan liittyvää filosofista kirjoittelua 
käsittelee itsemurhaa ikään kuin itsemurhan ongelma olisi kuin 
mikä tahansa ontologinen ongelma, ikään kuin sillä ei olisi sen 
enempää eksistentiaalista painoarvoa kuin millä muulla ontolo-
gisella ongelmalla tahansa. Myötä- ja vasta-argumentteja punni-
tessaan filosofia kadottaa näin näkyvistään sen, miten vakava 
asia itsemurha on itsemurhaa hautovan henkilön kannalta. Ve-
sityskonsteja on monia: esimerkiksi John Donnelly on jopa pyr-
kinyt kumoamaan koko Camus’n oletuksen siitä, että itsemur-
ha voisi olla filosofisesti mahdollinen vaihtoehto, ja pyrkinyt 
todistamaan, ettei itsemurhaa voida perustella filosofisesti45. 
Tällaiset argumentit kertovat ehkä enemmän esittäjistään kuin 
itsemurhan filosofisesta merkityksestä.

Määritteleminen ei ole viatonta. Arkipuheessa voi tuntua sel-
vältä, mitä ”itsemurhalla” tarkoitetaan. Kun Camus, Cioran tai 
Foucault puhuu itsemurhasta, hän ei katso aiheelliseksi määri-
tellä ilmiötä vaan olettaa, että kaikki ymmärtävät, mistä on ky-
symys. Kun puhuu itsemurhasta, puhuu itsemurhasta. Itsemur-
ha on itsemurha. Mutta jos itsemurha halutaan rajata 
käsiteltäväksi, selvärajaiseksi ilmiöksi, se täytyy määritellä. Jos 
määritelmiä syntyy useita – kuten itsemurhan filosofiassa on ta-
pahtunut – on katsottava, mitä ne paljastavat ja mitä ne peittä-
vät, katsottava, millaisten kategorioiden avulla ne ilmiön hah-
mottavat. Joskus itsemurhaksi on tulkittu kaikki omista teoista 
aiheutuva kuolema, joskus taas itsemurhalle on esitetty lisävaa-
timuksia: ollakseen itsemurha teon täytyy olla tahallinen, sen 
tavoitteena täytyy olla oma kuolema ja niin edelleen. Itsemur-
han käsitteen historia ja analyysi on samalla kamppailua siitä, 
miten sanaa tulisi käyttää. Kun kirkkoisät erottivat itsemurhan 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

24

ja marttyyrikuoleman, he eivät ainoastaan leikanneet kahta asiaa 
irti toisistaan vaan tuomitsivat niistä yhden ja kiittivät toista. Fi-
losofit eivät välttämättä ole olleet kirkkoisiä objektiivisempia. 
Kiitoksen arvoinen uhrautuminen muiden puolesta on joskus 
yritetty erottaa itsekkäästä itsemurhasta käsitteellisesti kyseen-
alaisin keinoin.

Käsitteelliset vaikeudet heijastelevat muun muassa sitä, että 
itsemurhan ongelma tuntuu vaativan kannanottoa puolesta tai 
vastaan. Tämä ei kuitenkaan ole filosofinen tapa lähestyä asiaa. 
Filosofia eroaa psykologiasta ja lääketieteestä jo siinä, että psy-
kologit ja lääkärit ovat lähtökohtaisesti pelastamassa itsemur-
haajaa kuolemalta, mutta filosofit joutuvat ainakin ensi alkuun 
luopumaan arvostelmista. Siksi filosofia ei myöskään voi olla 
sitä, että etsitään argumentteja vain itsemurhan puolesta tai 
vain sitä vastaan. Kumpaankin kategoriaan kuuluvia perusteluja 
voidaan tarkastella ja kehitellä, mutta filosofisen tarkastelun teh-
tävänä ei ole kummankaan kannan puolustaminen – vaikka voi 
tietysti olla, että itsemurha kaikkinensa lopulta osoittautuu kes-
tämättömäksi tai kannatettavaksi ratkaisuksi.

Ennakkoarvostelmista luopuminen ei tarkoita, että itsemur-
hat olisivat filosofisesti yhdentekeviä. Se ei myöskään tarkoita, 
että itsemurhien ehkäiseminen olisi turhaa työtä. Saattaa hyvin 
olla, että useimmissa itsemurhissa yritetään antaa lopullinen rat-
kaisu väliaikaiseen ongelmaan. Filosofia ei vain voi sitoutua mi-
hinkään valmiiseen käsitykseen itsemurhasta. Käsitykset voivat 
syntyä vasta tarkastelun myötä, eivät sitä ennen. Itsemurha voi 
olla rationaalinen ratkaisu, vaikka se ei välttämättä ole sitä, ei-
vätkä myöskään rationaalisuuden takana olevat motiivit välttä-
mättä ole sinänsä rationaalisia: rationaalisen tarkastelun moot-
torina saattaa olla esimerkiksi masennuksen älyllistäminen46. 
Toisaalta on myös ajateltu, ettei pelkkä itsemurhan rationaali-
suuden pohtiminen riitä vaan että itsemurhan ongelma suoras-
taan edellyttää tunnetekijöitä47. Oli miten oli, itsemurhan luon-
teen lyöminen lukkoon etukäteen tyrehdyttää pohdinnan. 
Teoria syntyy jos on syntyäkseen, mutta siitä ei lähdetä liikkeel-
le. Liikkeelle lähdettäessä sitä ei vielä ole.



25

Alkupuhe

Filosofien itsemurhia

Kaikille filosofeille itsemurha ei ole ollut pelkkä teoreettinen ky-
symys. Filosofian historian kuuluisin itsemurhaaja lienee viran-
omaisten käskystä myrkkymaljansa tyhjentänyt Sokrates 
(470/469 eaa.–399 eaa.)48, mutta antiikin filosofeista oman kä-
den kautta lähti elämästä jo ennen Sokratesta ehkä myös Empe-
dokles (n. 492–432 eaa.), joka epävarman perimätiedon mukaan 
heittäytyi Etnan tulivuoreen. Jos merkittävien filosofien elämä-
kerturi Diogenes Laertiosta on uskominen, antiikin Kreikan 
filosofit tekivät itsemurhia suorastaan massoittain, mutta hyvis-
tä anekdooteistaan huolimatta Diogenes Laertios ei välttämättä 
ole lähteistä luotettavin. Roomalaiskauden ajattelijoista itsensä 
surmasi Seneca (4 eaa.–65 jaa.), jonka keisari Nero pakotti teke-
mään itsemurhan sen jälkeen kun Neron entisen opettaja Sene-
can epäiltiin osallistuneen Neron murhaamista suunnitelleeseen 
salaliittoon. Epäilyksiin saattoi olla syytä.

Itsemurhavastaiselta keskiajalta ei ole herunut tietoja itsensä 
surmanneista filosofeista. Ruotsalais-saksalainen teologi ja filosofi 
Johann Robeck (1672–1735) kirjoitti itsemurhamyönteisen tut-
kielman, joka herätti omana aikanaan kohua, mutta hän ehti hu-
kuttautua Weser-jokeen jo ennen sen julkaisemista. Ihmiskunnan 
loputtomaan kehittymiskykyyn uskonut valistusfilosofi ja mate-
maatikko Condorcet (1743–1794) myrkytti itsensä sellissään vält-
tääkseen giljotiinin, ja 1800-luvulla vaikuttaneista ajattelijoista 
elämästä luopuivat vapaaehtoisesti sekä pessimistifilosofi Philipp 
Mainländer (1841–1876) että empiristi, Nietzschen ystävä Paul 
Rée (1849–1901), joka muistetaan nykyisin luultavasti parhaiten 
valokuvasta, jossa hän esiintyy Nietzschen ja Lou Andreas-Salo-
mén kanssa. Monille vuosisadan pessimisteille kuten Schopen-
hauerille itsemurha oli liian mieto ratkaisu olemassaolon ongel-
maan.

Itävaltalainen Otto Weininger (1880–1903) teki itsemurhan 
viime vuosisadan alussa havaittuaan, ettei täytä oman filosofian-
sa vaatimuksia koska ei ole nero. Italialainen Carlo Michelstaed-
ter (1887–1910) kirjoitti väitöskirjan Platonin ja Aristoteleen re-



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

26

toriikasta ja ampui itsensä. Saksalainen Walter Benjamin 
(1892–1940) tappoi itsensä Espanjan rajalla, jottei joutuisi nat
sien käsiin. Viime vuosikymmenten Ranskassa kreikkalaissyn-
tyinen marksisti Nicos Poulantzas (1936–1979) tappoi itsensä 
masennuksen vuoksi, situationisti Guy Debord (1931–1994) sur-
masi itsensä alkoholismin aiheuttaman ääreishermotulehduksen 
takia ja Gilles Deleuze (1925–1995) hyppäsi ikkunasta parantu-
mattomien hengityselinvaivojen tähden. Hieman ennen vuosi-
tuhannen loppua itsemurhan tekivät lisäksi Nietzsche-tutkija 
Sarah Kofman (1934–1994) sekä matemaatikko ja yhteiskunta-
kriitikko Gilles Châtelet (1944–1999). Yhteiskuntafilosofi ja 
kansalaispalkan puolestapuhuja André Gorz (1923–2007) teki 
kaksoisitsemurhan terminaalisesti sairaan vaimonsa kanssa. Tul-
kinnanvarainen tapaus on italialainen tieteenfilosofi Giulio Pre-
ti (1911–1972), joka vetäytyi Tunisiaan kuolemaan ja jätti tarvit-
semansa lääkkeet tahallaan Italiaan. Kaikilla edellämainituilla 
filosofeilla oli syy tappaa itsensä ja he luopuivat elämästä oman 
käden kautta. Toinen asia on, ettei itsemurhan perimmäistä syy-
tä välttämättä saada selville koskaan.

Itsemurha ja filosofia: näkökulmia
Itsemurhan syy on eri asia kuin itsemurhan mahdollisuus, 
mutta itsemurhan voi tehdä vain olio, joka pystyy surmaa-
maan itsensä. Itsemurhaa on pidetty ihmisen omimpana mah-
dollisuutena tai piirteenä, joka erottaa ihmisen jumalista ja 
eläimistä. Sosiologiklassikko Émile Durkheimin (1858–1917) 
mukaan meillä ei ole perusteita ajatella, että eläimet voisivat 
harkita kuolemaansa tai pyrkiä siihen tavoitteellisesti49. Mind-
lehden Henry Maudsley suhtautui jo vuonna 1879 epäileväi-
sesti tiedonantoihin, joiden mukaan muuan koira olisi tehnyt 
itsemurhan hukuttautumalla sen jälkeen kun se oli joutunut 
muuttamaan mielestään epäviihtyisään paikkaan50. Sekä 
Durkheim että Maudsley ovat sillä kannalla, ettei eläimillä ole 
sellaista harkintakykyä, jonka avulla ne voisivat hahmottaa 
oman kuolemansa oman toimintansa tulokseksi. Thomas An-



27

Alkupuhe

derberg, joka on kirjoittanut itsemurhan käsitteestä oppineen 
monografian, puolestaan toteaa, että tarinat rottien, koirien 
tai papukaijojen itsemurhista antavat hyvän syyn teroittaa Oc-
camin partaveitsi. Vaikuttavuutensa ansiosta tapahtuma voi 
näet tuntua itsemurhammalta kuin onkaan. Anderberg kertoo 
omasta kokemuksestaan: hän oli yrittänyt ottaa siipensä lou-
kanneen naakan kiinni voidakseen auttaa sitä, mutta naakka 
pakeni jokeen, painoi päänsä veden alle ja hukkui51. Vaikka 
tapahtumasarja oli dramaattinen, Anderberg kieltäytyy tulkit-
semasta sitä itsemurhaksi. Luultavasti naakka vain pyrki hä-
neltä pakoon sen kummempia itsetuhoajatuksia hautomatta. 
Plinius vanhempi (23–79 jaa.) puolestaan piti itsemurhaa asia-
na, joka erotti ihmisen jumalista, koska nämä eivät voi kuolla 
vaikka haluaisivat. Pliniuksen mukaan tämä johtui jumalten 
täydellisyydestä. Koska ihminen on kuolevainen, hänellä on 
mahdollisuus, jota jumalilla ei ole. Epätäydellinen olio on va-
paa tekemään mitä tahtoo. Tämä on yksi filosofian ja itsemur-
han kosketuspinnoista. Itsemurhaa voidaan tarkastella yhtenä 
vapaan olion mahdollisuutena ja pohtia, voiko hänellä olla syy 
tappaa itsensä. 

Yhteisöä ei voi koskaan leikata erilleen yksilön itsemurhasta. 
”Vaikka itsemurha on ennen kaikkea traaginen yksilöllinen ta-
pahtuma, se jo sellaisenaan kertoo, että yksilön ja yhteisön väliset 
suhteet eivät toimi”, toteaa historioitsija Toivo Nygård52. Asia 
tuntuu itsestään selvältä, mutta sellainen se ei filosofian historian 
valossa ole. Jopa itsemurhaa vastaan esitetty argumentti, jonka 
mukaan itsemurhaa ei saa tehdä koska se tuottaa vahinkoa muil-
le, syntyi vasta valistuskaudella. Seneca tosin pidättäytyi teke-
mästä itsemurhaa poikkeuksellisen pahojen vatsavaivojensa 
vuoksi jottei hän tuottaisi murhetta isälleen, mutta varsinainen 
perustelu lähimmäisistä muotoutui vasta paljon myöhemmin53. 
Itsemurha osoittaa, ettei yhteiskunta tarjoa jäsenilleen kaikkea 
sitä, minkä se väittää tarjoavansa54. Itsemurha aiheuttaa yhteis-
kunnalle eräänlaisen legitimaatiokriisin. Olisi liioittelua väittää, 
että edes pääosa itsemurhan tekijöistä ajattelisi tekevänsä itse-
murhan protestiksi yhteiskuntaa vastaan. Ajatus legitimaatiokrii-



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

28

sistä voidaan kuitenkin ymmärtää siten, että itsemurha paljastaa, 
miten sen tekijä on kokenut, ettei elämä häntä ympäröivässä yh-
teiskunnassa ole elämisen arvoista.

Itsemurhan tehoisuutta yhteiskunnallisen protestin muotona 
on vaikea arvioida. Yksittäiset itsemurhat eivät tunnu hetkaut-
tavan yhteiskuntaa. Sietämättömistä elämisolosuhteista aiheu-
tuvien itsemurhien pitäisi nousta huimiin määriin, että niillä 
olisi vaikutusta, elleivät ne sitten toimisi yhteiskunnan kannalta 
ei-toivottua ainesta poistavasti. Poliittiset itsemurhat taas voi-
daan jakaa kahteen ryhmään, niihin, joille tekijä antaa poliitti-
sen merkityksen, ja niihin, jotka politisoituvat. Vietnamin sotaa 
vastustaneiden munkkien tai neuvostomiehitystä vastaan asettu-
neen Jan Palachin polttoitsemurhat eivät pystyneet vaikutta-
maan tilanteeseen heti. Hiljattainen eläkeläisen itsemurha Krei-
kassa ei ole ainakaan vielä johtanut poliittisiin muutoksiin55. 
Protesti-itsemurha voi kuitenkin ampua lähtölaukauksen: katu-
kauppias Mohamed Bouazizin polttoitsemurha vuonna 2010 
käynnisti kansannousun Tunisiassa56.

Mutta itsemurhan ja yhteisön suhdetta ei kuitenkaan jäsennä 
vain teon tiedostettuus tai tiedostaminen teon pohjalta. Itse-
murhan ongelmaan liittyy myös kysymys siitä, millaisin väli-
nein ihminen elämäänsä hahmottaa. Jos oletetaan biovaltateo-
reetikoita seuraten, että moderni valta perustuu uhkailun sijasta 
ohjailuun, huomataan, että esimerkiksi psykiatria ja lääketiede 
ovat osa elämän hallintaa. Yksi niiden lähtökohdista on se, että 
yhteiskunnan jäsenten elämää on pidettävä yllä. Ne ohjailevat 
elämää normien avulla. Ehtojen asettaminen elämälle saattaa 
synnyttää vaikutelman, että elämänhallinta lisääntyy57. Moder-
nissa yhteiskunnassa ”yhtäältä elämää hallitaan aina yhteiskun-
nan nimissä ja sen hyväksi, toisaalta yhteiskunnallisiin ongel-
miin puuttumisella on aina elämän hallinnan ulottuvuus”58. 
Biovalta toimii niin, että ihmiset ryhtyvät valvomaan itseään. 
Painostustoimia ei tarvita, kun ihmiset sisäistävät käyttäytymis-
tapoja, joiden myötä heistä tulee hallittava ryhmä. Biovalta on 
suoraan elämään kohdistuvaa valtaa, joka kohtelee elämää po-
tentiaalina ja pyrkii pitämään ihmiset elossa. Yksilötasolla kan-



29

Alkupuhe

santerveydelliset huolet ovat kansalaisten moraalista ohjailua. 
Yleisellä tasolla ne pyrkivät pelkistämään elämänongelmat tek-
nisesti ratkaistaviksi – terveet elämäntavat, fyysinen suoritusky-
kyisyys – mutta ennen kaikkea ne luovat ilmapiiriä, jossa tervey
den tavoittelusta tulee itsestäänselvyys. Toisin sanoen terveyden 
vaalimisesta voi tulla niin itsestäänselvä asia, ettei terveysargu-
menttien rinnalle kelpuuteta enää mitään muita. Moraalipolitii-
kan valta-asemassa ihminen, joka ei panosta elämänsä jatkumi-
seen, näyttää toimivan mielettömästi, ja kun moraalipolitiikka 
nousee esille, kaikki muu politiikka painuu varjoon. Ihmiselä-
mää muotoileva valta ikään kuin antaa kansalaiselle oikeuksia 
vastineeksi siitä, että kansalainen luovuttaa vallan omasta elä-
mästään terveydenhoitokoneistolle. Silloin kansalainen luopuu 
myös mahdollisuudestaan määritellä itse, milloin elämä on hä-
nestä elämisen arvoista.

Elämästä muotoutuu eräänlainen kilpailu, jossa pyritään py-
symään hengissä mahdollisimman pitkään. Mutta samalla elä-
män pituuteen kohdistuva mielenkiinto osoittaa, ettei elämän 
sisällöllä ole enää merkitystä. Tärkeää ei enää ole elää onnellise-
na vaan pitkään. Tärkeää ei enää ole elää oikein vaan pitkään. 
Tärkeää ei enää ole elää täysipainoisesti vaan pitkään. Liioiteltu 
huomio terveyttä kohtaan kertoo siitä, että elämän sisältö on 
kadonnut. Elämän pidentämisestä ei kuitenkaan ole elämän si-
sällöksi, koska se ei sinänsä merkitse elämän laatua. Elämän pi-
tuuden korostaminen tapahtuu elämän muiden ulottuvuuksien 
kustannuksella. Kun elämän sisältönä on elossa pysyminen, uh-
kaa mielekkyyden katoaminen.

Biovaltaan kuuluva elämän itseisarvoistaminen on otollinen 
kasvualusta itsemurhan ongelmalle. Kaikki eivät koe pelkkää ter-
veydestä huolehtimista riittäväksi sisällöksi elämälleen – puhu-
mattakaan siitä, miten halventavaa terveyspuhe on niitä kohtaan, 
jotka ovat terveytensä syystä tai toisesta menettäneet. Ajatus ter-
veestä, pitkästä elämästä on pohjimmiltaan nihilistinen, koska 
terveysprojekti pyrkii poistamaan elämästä kaiken sen, mikä voi-
si uhata sen terveyttä tai pituutta. Mutta ihminen ei välttämättä 
hyväksy sitä, että elämä abstrahoidaan tyhjäksi kaikesta sisällöstä. 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

30

Siksi hän voi yhtä hyvin kuolla. Kun elämä pelkistetään pelkäksi 
sisällöttömäksi potentiaaliksi, ihmiselämä epäinhimillistetään. 
Siksi myös mielekkyyden katoaminen on yksi itsemurhan mah-
dollinen motiivi. Filosofit ovat yleensä kelpuuttaneet itsemurhan 
syiksi muiden puolesta uhrautumisen ja kivuliaalta tappavalta 
taudilta vapautumisen, mutta on kysyttävä, millä perustein itse-
murhaa voidaan enää vastustaa maailmassa, jossa ihmiselämällä 
ei ole sisältöä. Jos elämällä ei ole muuta tarjottavaa kuin pituus, 
kuolema on yhtä kelpo ratkaisu kuin elämä. Elämän itseisarvon 
korostaminen lisää punnuksia kuoleman vaakakuppiin, sillä 
mitä itseisarvoisemmaksi elämä muuttuu, sitä vähemmän sillä 
on arvoa. Silti ihmiselämän normiksi asetetaan elinvoima. Nor-
mien traagisuus on siinä, että jos ihminen oppii vertaamaan it
seään normeihin, hän saattaa myös havaita itsensä normeja täyt-
tämättömäksi, sairaaksi ja epänormaaliksi. Normit pudottavat 
ulkopuolelleen sen epänormaaliuden, jonka piiristä myös itse-
murhaajat etsitään.

Yksi motiivi tämän kirjan kirjoittamiselle on se, että yhtäältä 
ihmiselämän pidentämiseksi ja pelastamiseksi ollaan valmiita 
tekemään lähes mitä tahansa, mutta toisaalta sen sisällölle ei 
välttämättä anneta arvoa. Itsetuhoinen ihminen, joka haluaisi 
apua, ei ehkä saa sitä. Laajan itsemurhaa puolustaneen esseen 
kirjoittanut itävaltalainen Jean Améry ajatteli, ettei yksilöllä ole 
mitään velvollisuuksia yhteiskuntaa kohtaan, koska yhteiskunta 
ei piittaa yksilöstä niin kauan kuin tämä haluaa elää vaan kiin-
nostuu tämän ”parantamisesta” vasta kun tämä on valmis kuo-
lemaan59. Itsemurha on yhteiskunnallinen ongelma, mutta sa-
malla se on filosofinen ongelma. Se on myös poliittinen 
ongelma. Ihmiselämän ylläpitoon käytetään tarmoa, mutta sa-
malla ylläpito vie elämän pois ihmiseltä itseltään. Niinpä itse-
murha on tulkittu myös epätoivoiseksi yritykseksi saada mää
räysvalta omaan elämään: jos ihminen kokee, ettei hän enää 
pysty vaikuttamaan omaan elämäänsä, hän yrittää edes kuolla 
oman tahtonsa mukaan.

Tässä itsemurha törmää jälleen tabuluonteeseensa. Kirjailija 
Lothar von Balluseckin mukaan itsemurhien ehkäiseminen ja 



31

Alkupuhe

epäonnistuneiden itsemurhayritysten uhrien hoitaminen helpot-
tuisi, jos itsemurha sisältyisi yleiseen ihmiskuvaan merkkinä joko 
olemassaolon traagisuudesta tai ihmisen epätäydellisyydestä60. It-
semurha on säilyttänyt tabuluonteensa, vaikka esimerkiksi euta-
nasiakuolema hyväksytään yhä laajemmin. Mutta kun itsemur-
haa vastaan argumentoidaan ehdottomasti, unohdetaan, että on 
pelkästään julmaa vaatia jotakuta elämään vastoin omaa tah
toaan. Tämä ei tarkoita, etteivät yksilön perustelut itsemurhal-
leen voi olla harhaisia tai heppoisia. On vain vaikea tunnustaa, 
että jossakin tilanteessa itsemurha saattaa olla perusteltu ratkaisu. 
Tosiasioiden tunnistaminen ja tunnustaminen on vaikeaa.

Itsemurhan sijoittaminen terveydellisten ongelmien katego
riaan kielii siitä, että itsemurhan tekijöiltä viedään vastuu: hei-
dät hahmotetaan ehkäisytyön ja hoidon esineiksi, joilla ei ole 
omaa harkintakykyä tai mahdollisuutta tehdä eettisiä ratkaisu-
ja61. Samantapainen mekanismi toimii epäterveellisesti elävien 
ihmisten ympärillä: heidät leimataan joko vastuuttomiksi tai 
tietämättömiksi, vaikka heidän elämäntapansa saattavat josta-
kin näkökulmasta olla perusteltu valinta. Kun tietyt elämänta-
vat konstruoidaan vastuuttomiksi, oikeutetaan samalla puuttu-
minen tällaista elämää elävien ihmisten elämään; heidät 
määritellään muita kehnommiksi päätöksentekijöiksi ja päätte-
lijöiksi. On tilanteita, joissa itsemurhaa yrittävä ihminen ei ole 
todellisuustajuinen eikä rationaalinen, mutta siitä ei seuraa, että 
olisi perusteltua leimata kaikki itsemurhaa suunnittelevat ihmi-
set henkisesti järkkyneiksi. Myös itsemurhan ehkäisyllä on ra-
jansa. Vaikka empiiriset tiedot osoittavat, että itsemurhien mää-
rän kasvu korreloi koulutustason kohoamisen kanssa, on tuskin 
perusteltua vaatia, että ihmisten kouluttautumista tulisi hillitä 
itsetuhoisuuden vähentämiseksi62.

Pohjimmiltaan kysymys on siitä, ettei ennaltaehkäisyn eetosta 
ja yksilön maailmakokemusta voi asettaa päällekkäin murskaa-
matta toista. Solipsismi on triviaalisti totta. Yhden ihmisen maail-
ma ei voi olla toisen ihmisen maailma, ja kun ihminen kuolee, 
katoaa myös hänen maailmansa. Pisimmälle oivalluksen on vienyt 
Jean Améry: hän erotti toisistaan elämän logiikan ja kuoleman 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

32

logiikan, eivätkä näitä logiikkoja seuraavat ihmiset elä hänen mu-
kaansa samassa maailmassa. Siksi itsemurhan ehkäisijän on mah-
doton ymmärtää itsemurhakandidaattia ja päinvastoin. Martin 
Kusch on muotoillut ongelman toteamalla, että psykologia ja sui-
sidologia ”eivät legitimaation tieteinä ja elämänloogisina yrityksi-
nä enää asu samassa maailmassa kuin suisidantti”63. Tässä sijaitsee 
rako, johon filosofia voi yrittää tunkeutua. Ensinnäkin se voi 
koettaa selvittää, miksi itsemurhakandidaatti ja itsemurhan eh-
käisijä eivät elä samassa maailmassa, ja toiseksi se voi psykologias-
ta ja suisidologiasta poiketen yrittää ymmärtää itsemurhaa suun-
nittelevan ihmisen ajatuskulkuja tämän omilla ehdoilla. Elämän 
logiikan seuraajan näkökulmasta elämän itseisarvo kyseenalaistuu 
vasta sitten, kun hän joutuu tilanteeseen, jossa hän huomaa miet-
tivänsä, onko mielekästä elää. Itsemurhan ongelmaa ei voida ir-
rottaa tietystä eksistentiaalisesta kokemuksesta. Ihminen, joka ei 
näe itsemurhan mahdollisuuden mielekkyyttä, ei ymmärrä itse-
murhakandidaattia, jos hän ei käsitä sitä kokemuksellista perus-
taa, josta tämän halu kiistää elämän itseisarvo kumpuaa.

Jos itsemurha jätettäisiin pelkästään itsemurhakandidaattien 
keskustelunaiheeksi, se paalutettaisiin vain itsemurhaa harkin-
neiden yksityisalueeksi, jolle muilla ei olisi astumista. Ajatuksena 
itsemurha voi olla jollekulle niin vastenmielinen tai vieras, ettei 
hänellä yksinkertaisesti ole halua tai kykyä ymmärtää sitä. Tämä 
ei tarkoita, ettei ulkopuolinen voisi ymmärtää itsemurhan ongel-
maa alkuunkaan. Mutta se edellyttää valmiista käsityksistä luo-
pumista: kun uskonnollinen ihminen kuulee toisen itsemurha-
suunnitelmista, hän ei välttämättä ole kiinnostunut itsemurhasta 
vaan ainoastaan sen estämisestä. Kaikki itsemurhaa koskevat nä-
kemykset eivät kuitenkaan ole saman arvoisia. Jos joku on har-
kinnut itsemurhaa vuosikausia, hänen kantaansa on pidettävä 
painavampana kuin asialle ajatustakaan uhraamattoman lähim-
mäisen mielipidettä. Mahdollisuudet keskustella itsemurhasta 
eivät liity niinkään keskustelijoiden omiin itsemurha-aikeisiin 
vaan siihen, suostuvatko he ottamaan itsemurhan ongelman va-
kavasti. Valmiin näkemyksen esittäminen ei ole vakavasti otta-
mista.



33

Alkupuhe

Itsemurhan paradokseihin kuuluu se, ettei itsemurhan estämi-
nen ole välttämättä tehokkain tapa estää itsemurha, sillä estämis-
pyrkimys saattaa synnyttää itsemurhakandidaatissa halun pitää 
kiinni itsemurhasta siksi, että se on jotakin hänen omaansa. Tä-
män vuoksi itsemurha voi olla myös kapinaa tai uhmaa itsemur-
han estämistä kohtaan64: ihminen tekee itsemurhan juuri siksi, 
että häntä yritetään estää tekemästä sitä. On sanottu, että itse-
murhien ennaltaehkäisy perustuu neljään seikkaan: ensinnäkään 
useimmat itsemurha-alttiit ihmiset eivät ole täysin varmoja siitä, 
että he haluavat kuolla, toiseksi halu tehdä itsemurha saattaa 
mennä ohi, kolmanneksi itsemurha tuottaa henkiin jääneille va-
kavia traumoja ja neljänneksi itsemurhakandidaateilla saattaa 
olla kykyjä, joista voi olla hyötyä yhteiskunnalle65. Kun itsemur-
hakandidaatti kokee, että hän voi toteuttaa omimman mahdolli-
suutensa tappamalla itsensä, irtautua muiden määräysvallasta 
tekemällä niin, itsemurhien ehkäiseminen on osaltaan tuotta-
massa hänen asennettaan. Tappaessaan itsensä hän luopuu elä-
mästään, mutta jos hän olisi tappamatta itseään, hän kokisi luo-
puvansa siitä, minkä hän kokee kuuluvan itselleen. 

Itsemurhan filosofia ei voi asettua itsemurhakandidaatin 
puolustajaksi, mutta se ei myöskään voi jakaa tuomioita. Sen on 
pyrittävä sanomaan jotakin semmoista, mikä ylittää yksilöt. Ir-
meli Järventie epäili jo parikymmentä vuotta sitten, millaiseen 
tarkkuuteen yleistykset yltävät:

Poimittaessa suuresta joukosta ihmisiä tätä joukkoa yleises-
ti ja erityisesti luonnehtivat samat tunnuspiirteet ja konst-
ruoitaessa näistä tunnuspiirteistä ”itsemurhaaja” ei näin 
tuotettu ihminen ole konkreettinen vaan abstrakti. ”Hän” 
on keskimääräinen ihminen tai ”itsemurhaaja yleensä”, 
eräiden – väitän että valittujen – tunnuspiirteiden summa. 
Tällaista ”ihmistä” en kuitenkaan voi koskaan missään koh-
data silmästä silmään, koska ”häntä” ei ole olemassa. Mitä 
siis voin tietää sellaisen ”ihmisen” toiminnasta, jota ei ole 
olemassa? Mitä voin tietää ”hänen” itsemurhastaan? En mi-
tään.66



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

34

On tietymätöntä, ovatko filosofisten käsitemääritelmien aukot 
niin suuret, ettei niiden verkkoihin jää ainuttakaan konkreettis-
ta itsemurhaa. Yksi itsemurhan filosofian ongelmista on siinä, 
että ollakseen merkityksellistä sen tulisi pystyä koskettamaan 
tavalla tai toisella yksittäistä ihmistä, jonka ainutkertaisen elä-
män itsemurha lopettaa. Filosofialla ei ole oikeutta uhrata yksi-
tyistä yleisen vuoksi sen enempää kuin yhteiskunnalla. Ihmisel-
lä on vain yksi elämä, ja siksi on pelkästään vastuutonta 
yksiulotteistaa tuo elämä sosiaalisten tai taloudellisten voimien 
hallittavaksi. Itsemurha kertoo aina osittain myös siitä, että ih-
minen kokee menettäneensä otteensa omaan elämäänsä. Jos it-
semurhakandidaatti pystyisi, hän luultavasti muuttaisi elämänsä 
elämisen arvoiseksi. Aina hän ei pysty.

Järventien toivottomuuteen ei kuitenkaan ole syytä. Parhaas-
sa tapauksessa itsemurhan filosofinen tarkastelu pystyy kaksois-
valotukseen, paljastamaan ongelman vähintään kahdelta puolel-
ta. Silloin se on jo ylittänyt yksilön.

 



35

1   Sanat

Etymologiasta tai sanan todistetusta kirjallisesta ensiesiintymästä 
ei pidä päätellä liikaa. Voi olla, että sana on ollut käytössä kirjal-
lisen kulttuurin ulkopuolella jo pitkään, voi myös olla, että sana 
on kirjoittajan omaa tekoa. Sanan saattaminen kirjoitettuun 
asuun ei vielä tarkoita sitä, että se omaksuttaisiin käyttöön. Siitä 
huolimatta sanat paljastavat, että itsemurhan käsite on suhteelli-
sen tuore. Siksi itsemurhan tarkastelu filosofianhistoriallisesti on 
väistämättä anakronistista. ”Itsemurhan” kattokäsite on syntynyt 
vasta uudella ajalla. Antiikin kreikkalaisilla tai roomalaisilla ei 
ollut vastaavaa yleiskäsitettä. Nykypäivän näkökulmasta tämä 
aiheuttaa näköharhan. Nyt yhden käsitteen alle koottu ilmiö 
näyttäytyy yksimuotoisempana kuin se on. Yleiskäsitteettömään 
viattomuuteen ei kuitenkaan ole paluuta. Itsemurhan kuvallisia 
esityksiä tutkinut Ron Brown on jopa väittänyt, että itsensä sur-
maajan kannalta antiikin rikas itsemurhasanasto saattaa olla suo-
tuisampi kuin nykyinen67. Vanhat sanat eivät tuominneet siinä 
määrin kuin uudet. Joka tapauksessa menneiden vuosisatojen ja 
erityisesti antiikin optiikkaa vääristää nykynäkökulmasta se, että 
nykyisin on olemassa yleisesti käytetty itsemurhan yhteiskäsite, 
jota ennen ei ollut. Itse ilmiö, hengenlähdettäminen omin käsin, 
oli toki tuttu. Mutta antiikin ajan sanastollinen rikkaus auttaa 
ymmärtämään, miksi erilaisiin itsemurhiin voitiin suhtautua 
niin eri tavoin. Ne hahmotettiin erillisiksi ilmiöiksi. Kylmään 
harkintaan perustunut stoalaisen itsemurha oli aivan toinen asia 
kuin hetkellisessä mielenhäiriössä tehty loikka kalliorinteeltä alas. 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

36

Itsen surmaamista tarkastellessaan antiikin ihmiset korostivat 
sitä, että itsemurha tehdään tietoisesti ja vapaasti. He eivät siis 
olleet kiinnostuneita mahdollisista mielenterveysongelmista68. 
Itsemurha oli pikemminkin tietoisesti valittu päätös elämälle 
kuin yksilön joutumista itselleen liian väkevien voimien uhriksi. 

Suomi
Nykysuomen sanakirjan mukaan ”itsemurha” merkitsee itsensä 
tahallista surmaamista. Yhdyssanaan sisältyy sana ”murha”, jon-
ka sama hakuteos määrittelee ”vakain tuumin tapahtuneeksi 
toisen henkilön surmaamiseksi”. Nykysuomen sanakirja antaa 
ymmärtää, että toisen voi murhata, ei itseään. Nykykielen ”itse-
murha” juontuu germaanisesta sanasta Selbstmord ja skandinaa-
visesta sanasta självmord69. Kuten Santtu Vilhelm Sundvall on 
todennut, englannin ja ranskan sanaan suicide verrattuna suo-
men ”itsemurha”, saksan Selbstmord ja ruotsin självmord koros-
tavat teon luonnetta aktiivisena murhaamisena. Sundvall lisää, 
että suomessa puhutaan nimenomaan murhasta, ei mistään 
neutraalimmasta tavasta kuolla.70 Kun sanassa suicide ovat mu-
kana vain itse ja kuolema, ”itsemurha” tuo mukaan murhaami-
sen rikoksellisen ulottuvuuden: kun suomessa puhutaan itse-
murhasta, puhutaan samalla aina murhasta. Sana ei ole 
neutraali, mutta se on kuitenkin niin arkipäiväinen, että ”itse-
tappo” tai ”itsekuolemantuottamus” kuulostavat lähinnä absur-
deilta. Lothar von Balluseck lienee kuitenkin oikeassa sanoes-
saan, että vanhat sanat pitävät elossa vanhoja asenteita71. Osat 

”itse” ja ”murha” saavat aikaan sen, että käsitteen ”itsemurha” 
saattomielteet ovat kielteisiä72. Puhekielen sana ”itsari” saattaa 
olla yritys löytää ilmiölle neutraalimpi ilmaisu. Toisaalta sen 
avulla saatetaan hakea ilmaisua sellaisille itsemurhille, jotka ei-
vät tavalla tai toisella istu ”itsemurhan” vakavamieliseen katego-
riaan: kun puhutaan esimerkiksi nuoren ”itsarista”, tarkoitukse-
na saattaa olla vihjata, ettei teko sittenkään ollut asianmukaisen 
harkinnan tulos. Tarja Heiskanen on todennut, että murhaan ja 
rikokseen viittaava sana ”itsemurha” on myös este itsemurhasta 



37

1 Sanat

puhumiselle73. Itsemurhaan liitetään rikoksen ja häpeän konno-
taatioita, jotka eivät ole omiaan edistämään asian avointa pui-
mista. Jos itsemurhaan ei yhdistyisi tällaisia mielikuvia, siitä 
voitaisiin puhua – ja puhuttaisiin – avomielisesti ja intohimot-
tomasti.

Etymologinen sanakirja Suomen sanojen alkuperä toteaa, että 
sanan ”itse” alkuperäismerkitys on luultavasti ollut ”varjo”, jos-
ta on sitten johdeltu ”varjosielu, sielu”. Pronominimerkityksen 
sanotaan olevan myöhäisempi. Sama hakuteos muistuttaa, että 
sanalla ”murha” puolestaan on myös merkitykset ”iso, tavaton, 
valtava”74 ja että sana saattaa liittyä germaanisperäiseen sanaan 
Mord, mutta että voi hyvinkin olla, että sana on omaperäinen, 
sukua sanalle ”murhe”. Mord on kuitenkin vaikuttanut sen mer-
kityksiin. Itsemurhalla on iso varjo. Suomen kielessä itsemurha 
on iso varjo.

Muinaiskreikkaa, latinaa ja muita
Itsemurhasanaston klassinen esitys on antiikin lakien asiantun-
tija David Dauben artikkeli ”The Linguistics of Suicide” vuo-
delta 1972. Daube toteaa, että kreikasta samoin kuin hepreasta 
puuttuu kattava itsemurhaa merkitsevä sana75. Tämä ei kuiten-
kaan tarkoita sitä, ettei klassisessa kreikassa olisi ollut ilmaisu-
varoja itsensä surmaamisesta puhumiseen. Päinvastoin. Faidon-
dialogissaan Platon käyttää ilmaisuja ”vapaaehtoisesti menneet 
Haadeeseen”76 (hekon eis haidou erchomai)77 ja ”itse surmaa it
seään”78 (biazesthai heauton)79. Aristoteles puolestaan toteaa 
Nikomakhoksen etiikassa, että hirmutekoihin syyllistyneet ”pa-
kenevat elämää”80 (pheugo to zen)81. Euripideen, Herodotoksen 
ja Thukydideen kaltaisilta kirjoittajilta Daube löytää lisää vaih-
toehtoisia tapoja ilmaista, miten elämästä lähdetään oman kä-
den kautta.

Platon käyttää Laeissa varhaista itsemurhaajasta käytettyä sa-
naa autocheir, joka merkitsee osapuilleen ”omin käsin toimivaa”, 
ja Daube huomauttaa, että myös englannin ilmaisu to die by 
one’s hand juontuu kreikasta82. Myös suomessa itsemurhaajan 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

38

sanotaan kuolleen ”oman käden kautta”. Antiikin itsemurha-
asenteisiin syventyneen Yolande Grisén mukaan latinankielinen 
itsemurhasanasto korosti ihmisen vapautta ja toimijuutta83. 
Kristillinen kausi tuotti kreikkaan sanat autodaiktos (”itsehajot-
tava”) ja biaiothanatos (”väkivaltaisesti kuoleva”)84, joista jälkim-
mäinen on hieman erilaisessa asussa jäänyt elämään John Don-
nen (1572–1631) teoksessa Biathanatos (1608). Teoksessaan 
runoilija-pappismies Donne pyrki osoittamaan, ettei itsemurha 
aina ole luonnonvastainen synti. Donne kirjoitti teoksen nuo-
ruudessaan, mutta se julkaistiin vasta hänen kuolemansa jälkeen 
vuonna 164485. Dauben mukaan biaiothanatos kattaa kaiken vä-
kivaltaisen kuoleman, mutta vähitellen siitä kehkeytyi sana, jol-
la tarkoitettiin nimenomaan itse aiheutettua väkivaltaista kuole-
maa86. Donnella oli teoreettisen asenteensa lisäksi myös 
sanastollinen tavoite: hän pyrki löytämään itsemurhaa varten 
neutraalin käsitteen, joka ei tuomitsisi ilmiötä lähtökohtaisesti. 
Hän keksi sanan self-homicide (”itsetappo”) välttääkseen kristil-
lisessä kulttuurissa syntyneet kielteiset konnotaatiot87.

Sanastollisesti itsemurhan moderni historia alkaa 1650-lu-
vulta. Vaikka suomessakin on jo opittu puhumaan ”suisidan-
teista”, substantiivi suicide ei ole vanhaa perua. Eräiden tieto-
jen mukaan teologi Gauthier de Saint-Victor (k. noin 
1179–1190) käytti ensimmäisenä sanaa suicidium, josta monet 
nykykielet ovat saaneet itsemurhaa merkkaavan sanansa88. 
Klassisessa latinassa sanaa ei ollut. Keskiajan latinassa itsensä 
tappamisesta käytettiin ensin ilmaisuja homicida sui/suipsius ja 
assassinum sui/suipsius89. Espanjalainen teologi Juan Caramuel 
y Lobkowitz (1606–1682) käytti sanoja suicida ja suicidium 
teoksessaan Theologia moralis fundamentalis (1656)90. Anton J. 
L. van Hooffin mukaan sana suicidium ei edes olisi voinut syn-
tyä muinaislatinassa, koska siinä ei voinut muodostaa sanoja, 
joissa käytetään pronominia etuliitteenä: hänen mukaansa Ci-
cero olisi tulkinnut sanan suicidium ”sian tappamiseksi” (sika 
on latinaksi sus)91. van Hooff korostaa, että muinaiskielissä oli 
rikas sanasto itsemurhan tapaisille teoille, mutta olennaista 
asiassa on se, että niistä puuttui itsemurhaan vihamielisesti 



39

1 Sanat

suhtautuva käsite92. Ero on kiinnostava, sillä suurissa euroop-
palaisissa kielissä negatiivissävyiset ilmaisut ovat nykyisin pi-
kemminkin sääntö kuin poikkeus.

Keskiajalla ilmaantui myös sana suicida, jolla viitattiin itse-
murhan tekijään, ei itse tekoon93. Sana suicide esiintyi ensim-
mäistä kertaa uusepikurolaisen lääkäri Walter Charletonin 
(1609–1707) kevytmielisessä tarinassa The Ephesian Matron, 
joka julkaistiin ensimmäisen kerran joko vuonna 1651 tai 165294. 
Uuden sanan suurimpana etuna oli se, että siitä puuttuivat ai-
kaisempien termien kielteisimmät ulottuvuudet. Vanhassa eng-
lannissa käytettiin ilmaisua to murder oneself (”murhata itsen-
sä”), sanottiin to destroy oneself (”tuhota itsensä”) ja niin 
edelleen. Sana self-destruction (”itsetuho”) ilmaantui sanastoon 
vasta 1500-luvun lopussa. Vaikka suicide mielletään englannissa 
neutraalimmaksi sanaksi kuin self-murder (”itsemurha”), ilmai-
su ”tehdä itsemurha” (to commit suicide) rinnastuu verbinsä 
ansiosta ilmaisuihin ”tehdä rikos” (to commit a crime) ja ”tehdä 
virhe” (to commit an error). Siksi jotkut pyrkivät käyttämään 
vähemmän leimaavia ilmaisuja, kuten to complete suicide (”saat-
taa itsemurha loppuun”) tai died by suicide (”kuoli itsemurhan 
vuoksi”)95.

Keskiajan saksassa käytettiin ilmaisuja sich töten (”tappaa it-
sensä”), sich umbringen (”surmata itsensä”) ja niin edelleen, ja 
vuonna 1514 katolinen satiirikko Thomas Murner (1475–1537) loi 
ilmaisun sich ermorden (”murhata itsensä”), josta myöhemmin 
kehittyi saksan tavallisin itsemurhaa merkitsevä sana Selbstmord. 

Suizid-sana on tullut saksaan vasta 1900-luvulla, ja sen käyttö 
rajoittuu psykologian alalle.96 Sana Freitod, ”vapaakuolema”, pe-
rustuu latinan ilmaisuun mors voluntaria97, ja sen syntyhistoria 
tunnetaan tarkasti: sen toi saksaan kirjailija ja filosofi Fritz 
Mauthner (1849–1923) vuonna 190698. Muiden muassa Jean 
Améry hylkäsi Selbstmord-sanan ja suosi ilmaisua Freitod, vaikka 
myönsi tietävänsä, että itsemurhaan ajaudutaan joskus pakon 
edessä99. Kannattaa ehkä mainita, että sanaa Freitod käyttivät en-
nen kaikkea edistykselliset marginaaliryhmät, jotka halusivat ko-
rostaa yksilön oikeutta päättää oman elämänsä päättämisestä100. 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

40

Vaikka Freitod-liikehdintä sai jopa absurdin estetistisiä ilmene-
mismuotoja, sanan olemassaolosta voitaneen päätellä, että jotkut 
kokivat jo sata vuotta sitten, ettei ihmisen elämä välttämättä 
kuulu hänelle itselleen. Neutraali sana vapauttaisi itsen surmaa-
misen niiltä syytöksiltä, joita määräsanat sen päälle langettavat. 
Freitod-sanan ansiosta saksankieliset voivat puhua itsemurhasta 
myös positiivisesti toisin kuin esimerkiksi suomen- tai englan-
ninkieliset101. Sanastolla kategorisoidaan ja leimataan: saksan 
Selbstmord, samoin kuin suomen ”itsemurha”, on negatiivinen 
termi paitsi teologisesti myös oikeudellisesti102.

Myös ranskassa käyteltiin neutraalia sanastoa: käytössä olivat 
kantaaottamattomat ilmaisut se défaire (”hävittää itsensä”) tai 
mort volontaire (”vapaaehtoinen kuolema”), ja syyttävä meur-
trier de soi-même (”itsensä murhaaja”) syntyi vasta keskiajan lo-
pulla103. Ranskaan sanan suicide toi apotti Pierre François Guyot 
Desfontaines (1685–1745), ja sana saavutti suuren suosion, vaik-
ka kaikki eivät ryhtyneet sitä käyttämään104. Kun esimerkiksi 
Montesquieu käsitteli Lakien hengessä lakeja, joita itsensä sur-
maajia vastaan säädetään, hän käytti edelleen ilmaisua se tuer 
soi-même (”tappaa itse itsensä”)105. Kun sana suicide oli ottanut 
tulta Ranskassa, se tuli muotiin myös Englannissa; Walter Char-
letonin sana ei siis ilmeisesti olisi noussut itse, ellei sitä olisi 
Ranskasta käsin nostettu106.

Itsemurhatutkija Edwin Shneidman on konsultoinut Oxford 
English Dictionaryaan, josta hän lainaa Charletonin sanoneen To 
vindicate one’s self from.. inevitably Calamity, by Sui-cide is not... 
a Crime (”itsensä puolustaminen… väistämättömältä onnetto-
muudelta itsemurhan avulla ei ole… rikos”), ja ihmettelee, mil-
laisessa yhteydessä Charleton onkaan keksimäänsä sanaa käyttä-
nyt107. Charletonille itsemurha on ihmisen keino puolustautua. 
Shneidman korostaa, että sanan suicide synty merkitsee ratkaise-
vaa muutosta ihmisen suhteessa itseensä ja Jumalaansa; Shneid-
manin mukaan vasta sielun ja tuonpuoleisen käsitteiden hylkää-
minen sai aikaan sen, että ihmisen oli mahdollista to commit 
suicide – tehdä itsemurha108. Shneidmanin näkemyksestä paistaa 
läpi ajatus, jonka mukaan itsemurhan tekeminen edellyttää 



41

1 Sanat

muun muassa realistista käsitystä kuolemasta; sen ymmärtämis-
tä, että kuoleman jälkeen kaikki aistimukset ja mielentilat lak-
kaavat. Itsensä surmaaja lopettaa itsensä.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

42

2   Filosofit ja itsemurha:  
historiallinen katsaus

Filosofian historiassa itsemurhaa on tarkasteltu sekä moraalifilo-
sofisen pohdiskelun ytimessä että mietinnän marginaaleissa. 
Antiikin filosofian tapa painottaa sitä, miten tulisi elää, antoi 
itsensä surmaamiselle itseoikeutetun aseman huomionarvoisten 
ajattelun kohteiden joukossa. Myöhemmin filosofien itsemurha-
asenteista on voitu lukea ymmärrystä ja kammoa, oikeutuksen 
alkioita ja moraalisia tuomioita.

Filosofit eivät ole turvassa luulolta, jonka mukaan itsemurha 
on ylihistoriallinen ja ylipaikallinen ilmiö. Itsemurhasta ollaan 
vaarassa puhua yleisluontoisesti, niin, että sen ongelmaan muo-
toillaan vain yksi ratkaisu. Silloin toimitaan ikään kuin totuus 
itsemurhasta olisi jo tiedossa. Suuri osa itsemurhatutkimuksesta 
puolestaan lähtee Ian Marshin mukaan epähistoriallisesta ole-
tuksesta, jonka mukaan genetiikka, biologia ja neuroanatomia 
kertovat totuuden itsemurhasta. Tästä näkökulmasta on outoa, 
ettei esimerkiksi antiikin Roomasta säilynyt itsemurha-aineisto 
kerro juuri mitään psykopatologiasta.109 Tämän perusteella voi-
daan ounastella, että käsitys itsemurhasta on muuttunut aikojen 
saatossa ratkaisevasti. Siksi myös filosofien lausumat asiasta ovat 
kiinni esitysajassaan ja -paikassaan. Ne on esitetty määräkult-
tuurissa ja määräkeskustelussa, joten tässä esityksessä niihin on 
aina suhtauduttava varauksella: ehdottoman näköinen kannan-
otto saattaa suhteellistua, kun se sijoitetaan asiayhteyteensä.

Käsitysten muuttumiseen on osaltaan vaikuttanut käsittei-
den muuttuminen. Antiikissa ei puhuttu ”itsemurhasta”, koska 



43

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

käsitettä ei ollut. Ja käsitysten mukana ovat muuttuneet myös 
asenteet. Kun itsensä tappaminen antiikissa oli määrätilanteissa 
sallittu ja jopa suotava toimintatapa, kristinusko muutti sen vä-
hitellen tuomittavaksi synniksi. Kehitys ei välttämättä ollut pa-
hasta. Esimerkiksi Nietzsche katsoi kristinuskon askeettisen 
ihanteen pelastaneen tilanteen niin, että ”ovi sulkeutui kaikelta 
itsemurhaiselta nihilismiltä”110. Kysymys ei ole vain siitä, salli-
taanko itsemurha vai kielletäänkö se. 

Nykyisin itsemurha on medikalisoitu, ja siksi se liitetään 
myös arkipuheessa alttiisti tietynlaisiin henkisiin ominaisuuk-
siin. Yksi tapa ottaa välimatkaa itsemurhaan on leimata itse-
murhaaja heikoksi ja todeta, että eläminen vaatii enemmän voi-
maa kuin itsensä tappaminen111. Sivullisen on kuitenkin 
mahdoton tietää, paljonko voimaa itsemurhaajalta on jo vaadit-
tu. Itsemurhasta kieltäytyminen voidaan liittää luonteenlujuu-
teen, mutta toisaalta myös itsemurhan tekeminen saattaa osoit-
taa luonnetta. Antiikissa itsensä surmaaminen liitettiin itsensä 
hallitsemiseen: jos tilanne niin vaatii, kunniallinen ihminen tap-
paa itsensä vailla tunnekuohuja.

Antiikki
Eurooppalaisessa kulttuuripiirissä antiikin maailmaa, eritoten 
muinaista Roomaa, pidettiin pitkään itsemurhien luvattuna 
maana. Yolande Grisén mukaan asennemuutos tapahtui vasta 
1800-luvun lopulla, kun käsitys itsemurhamyönteisistä stoalai-
sista korvautui sävykkäämmällä näkemyksellä, jonka mukaan 
stoalaiset pyrkivät esittämään itsemurhalle perustelut vaikka he 
eivät suoranaisesti kannattaneet sitä112.

Mielikuva antiikin itsemurhamyönteisyydestä saattaa selit-
tyä osittain sillä, että antiikissa ihmiselämälle ei myönnetty 
vastaavanlaista arvoa kuin nykymaailmassa. Elämää ei pidetty 
kaikissa oloissa suojelemisen arvoisena. Grisé viittaa Senecan 
toteamukseen, jonka mukaan eläminen on vähäinen asia, kos-
ka orjat ja eläimetkin elävät113. Elämä oli arkinen ja sellaisena 
nykykatsannossa yllättävän yhdentekevä asia: se ei ollut lahja, 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

44

oikeus eikä yhteiskunnan kontrollivaltaan kuuluvaa potentiaa. 
Orjien itsemurhia ei suosittu, koska he olivat konkreettisesti 
pelkkiä esineitä ja muiden omaisuutta, mutta muutoin itse-
murhaa ei pidetty tavattomana. Kristillisessä kulttuurissa itse-
murhaajilta evättiin myöhemmin hautajaiset, mutta Roomas-
sa itsensä surmanneet saivat kunnialliset hautajaiset, ellei 
sitten haudattu hirtäytyneitä tai orjia: orjia jopa kiristettiin 
sillä, että jos he tappaisivat itsensä, he eivät saisi kunnon hau-
tajaisia114. Olihan orjilla rahallista arvoa. Itsemurhaa ei muu-
toinkaan pidetty orjille soveliaana tapana kuolla, mutta he 
saattoivat kuitenkin seurata omistajaansa kunniallisesti kuole-
maan.

Roomalaiseen elämänmenoon löi leimansa elämän halvek-
siminen, joka näkyi yhtäältä valmiutena surmata ihmisiä ja 
jakaa kuolemantuomioita, toisaalta valmiutena vaarantaa oma 
henkensä ja noudattaa sosiaalisia sopivaisuussäännöksiä myös 
kuolemassa115. Ajattelutapaan vaikutti se, ettei yksilölle myön-
netty antiikissa samanlaista arvoa kuin modernina aikana. An-
tiikin kreikkalaisten itsemurha-asenteita analysoineen Elise P. 
Garrisonin mukaan on ihmetyttävää, että antiikin Kreikassa 
itsemurhaa pidettiin yhtäältä yhteiskunnallisesti merkittävänä 
asiana, mutta toisaalta sitä kohtaan ei juuri tunnettu vasten-
mielisyyttä116. Asetelma on paradoksaalinen ainoastaan nykysil-
min: koska kreikkalaiset hahmottivat itsensä surmaamisen 
teoksi, joka kuuluu ihmisen tavanomaiseen mahdollis
uusrepertuaariin, heillä ei ollut mitään syytä erityiseen kam-
moon.

Antiikin aikaisten tietojen mukaan filosofit olivat suurin 
yksittäinen itsemurhaajien ryhmä. Hartwin Brandt on selittä-
nyt tilanteen sillä, että ajan ajattelutapa korosti yksittäistapa-
uksia tilastollista keskivertoa enemmän117. Merkkimiesten 
kuolemat pantiin merkille muita helpommin. Käsitys antiikin 
ihmisten itsemurha-alttiudesta perustuu siis osittain optiseen 
harhaan: siitä, että huomionarvoisten yksilöiden itsemurhat 
merkittiin huolellisesti muistiin, ei sinänsä voi päätellä, että 
itsemurhat olisivat olleet yhteiskunnallisesti yleisiä.



45

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

Antiikin ajan itsemurhatarkastelussa etusijan saivat moraaliin 
liittyvät kysymykset118, eikä itsemurha ollut tabu antiikin kirjal-
lisuudessa. Ensimmäisen Homeroksen mainitseman itsemur-
han teki Oidipuksen äiti Iokaste119. Filosofi Demokritos puoles-
taan pilkkasi niitä, jotka toivoivat vain mahdollisimman pitkän 
elämän piittaamatta sen laadusta, vaikka hän itse eli tiettävästi 
yli satavuotiaaksi120. Anton J. L. van Hooff toteaa, että itsemur-
ha on ainakin Diogenes Laertioksen Merkittävien filosofien elä-
mien ja oppien valossa filosofille välttämätön viimeinen teko. 
van Hooff esittää vaikuttavan luettelon itsensä surmanneista 
ikämiehistä: Pythagoras (82 vuotta), Anaksagoras (72), Empe-
dokles (60), Speusippos (68), Diogenes (80), Aristoteles (62), 
Epikuros (71), Zenon Stoalainen (72), Dionysios (n. 80) ja 
Kleanthes (72)121. Diogenes Laertioksen antamiin tietoihin kan-
nattaa suhtautua varauksellisesti, mutta siitä, että filosofin on 
helppo ajatella tekevän itsemurha, voidaan kuitenkin päätellä, 
ettei itsemurhassa tai filosofin itsemurhassa nähty mitään häm-
mästyttävää. On tilanteita, joissa filosofi toimii ammattimaisesti 
surmatessaan itsensä.

Filosofisista koulukunnista ainoastaan pythagoralaiset ja peri-
pateetikot asettuivat selkeästi itsemurhaa vastaan122. Pythagora-
laiset ajattelivat, että itsemurhaaja toimii kuin vartiomies, joka 
poistuu luvatta vartiopaikaltaan. Koska sielu oli heidän mu-
kaansa vankina ruumiissa, se täytyi puhdistaa maan päällä en-
nen kuin se pääsee lopullisesti eroon ruumiista: elämä maallises-
sa ruumiissa on jumalten langettama rangaistus, jota vastaan 
ihmisellä ei ole lupaa kapinoida. Siksi itsemurha on kielletty. Li-
säksi itsemurha saattoi rikkoa lukuihin perustuvan ruumiin ja 
sielun harmonian, sillä kuolema on luonnollinen vain silloin, 
kun mysteeriluvut saavutetaan. Tämä oli pythagoralaisten toi-
nen syy kieltää itsemurha. Heidän itsemurhakieltonsa ei siis pe-
rustunut maanpäällisiin huolenaiheisiin. Siitä huolimatta osa 
heistä surmasi itsensä, ja erään perimätiedon mukaan niin olisi 
tehnyt myös Pythagoras itse.123

Yolande Grisé erottaa Kreikan filosofisista koulukunnista 
kaksi pääsuuntausta. Mystiset ja spiritualistiset kuppikunnat 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

46

suhtautuivat itsemurhiin varauksella, ja niitä edustivat pythago-
ralaiset ja platonilaiset. Maanpäälliset ajattelijat puolestaan nä-
kivät itsemurhassa myös hyviä puolia, ja epikurolaiset, stoalaiset 
ja kyynikot asettivat itsemurhan esimerkiksi.124 Yleistä itsemur-
hakieltoa ei ollut. Päinvastoin. Kreikan mytologiassa suurinta 
arvostusta saivat osakseen itsemurhat, joissa sankari uhrautui 
muiden tai isänmaansa puolesta125. Roomalaisilta säilyneiden 
itsemurha-asenteiden on taas ajateltu liittyvän siihen, että jälki-
maailmalle säilyneet lähteet ovat aristokraattien kirjoittamia. 
Eliitin ja alempien yhteiskuntaluokkien asenteiden eroista ei 
kuitenkaan ole mitään todisteita126. Yleensä antiikin ihmiset te-
kivät itsemurhan välttääkseen nöyryyttävän tappion tai antau-
tumisen127. Antiikissa ei ollut yhdentekevää, miten itsensä tap-
paa. Kalmon ulkonäön ajateltiin liittyvän siihen, miten vainaja 
tuonpuoleisessa elää, ja sen vuoksi esimerkiksi hirttäytymistä tai 
korkealta paikalta hyppäämistä pidettiin alhaisina itsemurhata-
poina: ne tuottivat kasvoiltaan vääristyneen tai murskaantuneen 
ruumiin128. Häpeää pidettiin perusteltuna syynä tehdä itsemur-
ha129, ja roomalaiset suosivat itsemurhan tekemistä aseella, joka 
tuottaa nopean ja kivuttoman kuoleman130.

Määrätilanteissa itsemurha oli siis sovelias ja jalo kuolema. 
Taedium vitae eli elämään kyllästyminen oli harvinaisempi itse-
murhasyy kuin on ajateltu131, mutta itsensä paastoamista kuo
liaaksi pidettiin poikkeuksellista sitkeyttä ja päättäväisyyttä 
osoittavana kuolintapana, ja parhaassa tapauksessa paastoaja 
riudutti itsensä hengiltä yleisön edessä132. Itsemurhan tekemi-
nen oman päättäväisyytensä osoittamiseksi tuntuu nykypäivän 
näkökulmasta järjettömältä, mutta antiikin arvomaailmaan se 
sopi. Roomalaiset ajattelivat, että ihmisen täytyy kyetä ilmaise-
maan toiminnallaan tilanteen mukaisia sosiaalisia normeja: 
hyvä kuolema kertoi noiden normien noudattamisesta, huono 
kuolema ei, ja vaikka ihminen subjektiivisesti olisi pyrkinyt it-
sensä säilyttämiseen, kuoleman pohtiminen kaikessa rauhassa 
osoitti, että hän pystyy hallitsemaan subjektiiviset oikkunsa ja 
tarkastelemaan omaa kuolemaansa objektiivisesti133. Arvokkuus 
oli olennaista muutoinkin kuin itsemurhan tekotavassa, joten 



47

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

antiikin filosofiset koulukunnat korostivat, ettei itsemurhaaja 
saa menettää arvokkuutaan missään tilanteessa134. Itsemurha 
kuului tehdä rauhallisesti ja harkitusti, vailla tunnekuohuja tai 
liikutusta. Roomalaisessa kirjallisuudessa itsemurhaa ei käsitellä 
masennuksen, vieraantumisen tai mielisairauden sanastolla135, 
sitä ei psykopatologisoida. Roomalaisessa itsemurhassa itsensä 
surmaajan mielentila tulee esiin täysin toisella tavalla: itsehillin-
tä on keskeinen osa onnistunutta itsemurhaa.

Myös itsensä surmaajan sukupuolella oli oma merkityksensä. 
Antiikista säilynyttä itsemurhakuvastoa hallitsee miehen vapaa-
ehtoinen kuolema, kun taas kirjallisuudessa esillä ovat naiset, 
joista tunnetuin on Kollatianuksen vaimo Lucretia136. Hän tap-
poi itsensä sen jälkeen kun Sextus oli raiskannut hänet. Naiselle 
sopi surmata itsensä myös silloin, kun hänen aviomiehensä tai 
poikansa oli kuollut, mutta miehelle tämmöinen naismainen 
käytös ei ollut soveliasta; stoalaiset vaativat miestä oivaltamaan, 
että vastoinkäymiset kuuluvat maailman järjestykseen ja että 
viisaan tulee pidättäytyä osoittamasta mieltään suremalla koh-
tuuttoman voimakkaasti tai tappamalla itsensä137. Stoalaiset ei-
vät kuitenkaan pitäneet järkeen perustuvaa itsemurhaa maail-
manjärjestyksen rikkomisena138. Päinvastoin, itsemurha oli 
heille mahdollisuus, johon filosofin oli määräoloissa nimen-
omaan järkevä päätyä139. Stoalaisuus ei vastustanut tunteita, 
mutta sen sijaan se perustui tunteiden ilmaisun hillitsemiseen. 
Stoalainen järkyttyy ja kauhistuu samalla tavoin kuin muutkin, 
mutta hän ei antaudu näiden tunteiden valtaan.

Siksi stoalaiset hyväksyivät itsemurhan tilanteissa, joissa 
luonnon eli järjen mukainen elämä ei enää ollut mahdollista140. 
Hellenistisen ajan epikurolaisuudessa ja stoalaisuudessa heijas-
tuu ajan filosofiakäsitys: filosofia on käytännön toimintaa, 
jonka tavoitteena on onnellisuus, ja pohdinnan aiheena sen 
saavuttamisen keinot141. Kreikkalaisessa ajattelussa kuolevai-
suuden herättämä kauhu korvattiin pysyvällä epistemellä, joka 
esitettiin maailman välttämättömäksi järjestykseksi kaaosta 
vastaan. Siirtymä ei ole itsemurhan ongelman kannalta yhden-
tekevä. Logos merkitsi kaikkien – lue: vapaiden kreikkalaisten 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

48

miesten – hyvää, ja niin kasvatus nousi keskeiseen asemaan 
vapaiden miesten välisissä suhteissa.142 Kun ihminen oppii toi-
mimaan oikein, hän oppii noudattamaan jotakin sellaista, 
mikä on hänen ulkopuolellaan. Maailman järjestys ei ole yksi-
lön mielivaltaisesti päätettävissä. Viisas osaa hyväksyä sen.

Itsensä surmaaminen ymmärrettiin toisin kuin myöhemmin. 
Timothy Hill on korostanut, ettei Durkheimin itsemurhamää-
ritelmistä olisi apua Rooman itsemurhien ymmärtämisessä. 
Roomassa ”jokainen kuolema, jolla oli seurauksia edesmenneen 
yhteiskunnalliselle asemalle”, oli itsemurha143. Tappaakseen it-
sensä joutuu tarkastelemaan itseään objektina, vaikka itseyden 
käsite on antiikin kulttuureille vieras, päättelee puolestaan 
Brown144. Antiikissa itsemurha ilmensi ihmisen suhdetta yhteis-
kunnallisiin normeihin. Sitä ei käsitetty mentaalipatologiaksi 
tai syrjäytymiseksi sosiaalisten suhteiden ulkopuolelle.

Sokrates, Platon ja Aristoteles
Filosofian historian kiistatta tunnetuimman itsemurhan teki 
Sokrates (470 tai 469 eaa.–399 eaa.). Hänestä ei siitä huolimatta 
ole tullut mainemiestä itsemurhaajana145. Sen sijaan hänet on 
nostettu esikuvaksi, kun ajatellaan filosofin tyyneyttä kuoleman 
edessä. Sokrates otti myrkkyä sen jälkeen kun hänet oli tuomit-
tu kuolemaan nuorison villitsemisestä ja jumalanpilkasta. 

Joskus Sokrateen seesteistä kuolemasuhdetta on korostettu 
niin voimakkaasti, että hänen on kiistetty tappaneen itsensä. 
Niinpä R. G. Freylla on ollut syy kirjoittaa lyhyt artikkeli ”Did 
Socrates Commit Suicide?”, jossa hän osoittaa, että Sokrates to-
siaan teki itsemurhan. Kirjoituksessaan hän käy mahdolliset 
vastaväitteet läpi yksi kerrallaan. Ensinnäkään kukaan ei pakot-
tanut Sokratesta juomaan myrkkyä, sillä tämä tarttui myrkky-
katkomaljaan vapaaehtoisesti. Toiseksi Sokrates olisi voinut jät-
täytyä muiden surmattavaksi, vaikka hän toimi painostettuna. 
Kolmanneksi hän joi myrkyn koska hänet oli tuomittu teke-
mään niin, mutta tuomio ei vielä tarkoita sitä, ettei hänen te-
konsa olisi itsemurha. Neljänneksi hän ei valinnut kuolemansa 



49

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

hetkeä, mutta kuoleman hetken valitseminen ei ole välttämätön 
edellytys sille, että voidaan puhua itsemurhasta. Paljastavin 
Freyn luettelemista vastaväitteistä on kuitenkin viimeinen: sen 
mukaan Sokrates ei tehnyt itsemurhaa, koska hän kuoli jalosti, 
kun taas itsemurha on arvoton kuolema. Mutta se, että Sokrates 
kuoli jalosti, ei merkitse sitä, ettei hän olisi tehnyt itsemurhaa.146 
Kuten Milla Kivinen toteaa, Frey paljastaa, ”että käsityksemme 
siitä, että itsemurha olisi aina pelkuruutta ja heikkoutta ilmen-
tävä teko, on väärä”147. Eri asia on, mitä pitäisi päätellä siitä, että 
halki aikain filosofien esikuvaksi esitetty Sokrates on itsemur-
haaja.

Sokrateen kuolema herättää myös toisen itsemurhaan liitty-
vän kysymyksen. Platonin Faidon-dialogin pohjalta näyttää siltä, 
että Sokrates ajatteli sielunsa pääsevän parempaan paikkaan 
kuoleman jälkeen. Siksi voidaan kysyä, onko Sokrateen itse-
murha itsemurha lainkaan. Itsemurhan voi nimittäin ajatella 
edellyttävän sitä, että uhri tietää kuolevansa. Jos Sokrates ajatte-
lee sielunsa siirtyvän parempaan paikkaan tai miellyttävämpään 
olotilaan, hän ilmeisesti tappaa vain ruumiinsa muttei sanan 
varsinaisessa merkityksessä itseään.

Filosofian historiassa vaikutusvaltainen Sokrates on Platonin 
kirjallinen hahmo. Platon (427–347 eaa.) käsitteli itsemurhaa 
kahdessa teoksessa. Ne ovat Faidon ja Lait. Dualisminsa vuoksi 
Platon ajatteli, että ihminen koostuu kahdesta osasta, ruumiista 
ja sielusta, ja näistä ruumis ei kuulu ihmiselle vaan jumalalle. 
Sen tähden on väärin sekaantua jumalan omaisuuteen. Platonia 
on tulkittu niin, että hän tuomitsisi itsemurhan yksiselitteisesti, 
mutta itse asiassa hänen kirjoituksensa eivät tunnu ottavan 
asiaan selvää kantaa.

Faidon-dialogissa kuvataan Sokrateen elämän loppuvaihetta 
ja keskusteluja, joita hän kävi oppilaittensa kanssa. Sokrates 
viittaa vuorosanoissaan pythagoralaisen filosofi Filolaoksen it-
semurhakirjoituksiin, mutta sitaattien aitous on kyseenalaistet-
tu148. Kebes ihmettelee dialogissa, miksi itsensä surmaaminen 
on kiellettyä, ja niin Sokrates selittää, että vaikka asia saattaa-
kin tuntua paradoksaaliselta, on todella niin, ettei ihminen saa 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

50

tappaa itseään vaikka kuolema olisikin hänelle paras vaihtoeh-
to. Sokrates toteaa:

Mysteeriopeissa tästä sanotaan, että me ihmiset olemme 
eräänlaisessa vankilassa, josta emme saa vapauttaa itseäm-
me emmekä karata pois. Tämä on varmasti tärkeä ajatus, 
mutta sitä on vaikea ymmärtää. Sen sijaan, hyvä Kebes, se 
on minusta hyvin sanottu, että jumalat ovat meidän hol
hoajiamme ja me ihmiset olemme jumalien omaisuutta.149

Sokrates jatkaa kysymällä Kebekseltä, eikö tämä olisi vihainen, 
jos joku tämän orjista tappaisi itsensä. Kebes myöntää, että ti-
lanne antaisi aihetta suivaantumiseen, ja pian Sokrates selittää 
odottavansa kuolemaa niin tyynesti siksi, että hän uskoo pääse-
vänsä kuoleman jälkeen parempaan paikkaan. Platonin mukaan 
filosofin tulee havitella viisaalle soveliasta kuolemaa, jossa sielu 
vapautuu nautintohakuisesta ruumiista ja onnistuu kääntymään 
kokonaan kohti ikuista ideoiden maailmaa150. Pinnalta katsoen 
itsensäsurmaamiskielto näyttää ehdottomalta, mutta antiikin 
tutkija Hartwin Brandt on huomauttanut, ettei itsemurha kor-
keassa iässä, kun elämästä on tullut vaivojen vuoksi sietämätön-
tä, ole Faidonissa edes keskustelun arvoinen aihe; niin itsestään 
selvä asia se antiikin Kreikassa oli151.

Platonin dialogissa esitettyä ajatusta vastaan voidaan tieten-
kin väittää, ettei vangilla ole velvollisuutta pysytellä vankilassa, 
jos hän kokee tuomionsa epäoikeudenmukaiseksi152. Platonin 
maailmanjärjestykseen tämänkaltainen epäoikeudenmukaisuus 
tuskin mahtuu, mutta nykykeskustelulle ajatus ei ole vieras. 
Kun argumentoidaan itsemurhaa vastaan, saatetaan sanoa, että 
ihmisellä on velvollisuus pysytellä hengissä. Myös ajatus siitä, 
että ihminen on jumalan holhokki, vaikuttaa edelleen.

Lakien yhdeksännessä kirjassa Platon puolestaan päästelee 
Ateenalaisen suulla tälleen:

Jos joku surmaa henkilön, joka on häntä kaikkein lähinnä 
ja hänen paras ystävänsä, kuten on tapana sanoa, mitä  



51

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

hänelle on tehtävä? Toisin sanoen, jos joku surmaa itsensä, 
riistää itseltään väkivalloin sen osuuden elämästä, jonka 
kohtalo on hänelle antanut, ilman että valtio on hänet it-
semurhaan tuominnut tai että jokin sietämätön tai väistä-
mätön kohtalon isku tai häpeä, josta ei ole ulospääsyä 
eikä pelastusta, on hänet siihen saattanut – jos joku siis 
pelkästä velttoudesta ja epämiehekkäästä pelosta tuomit-
see itsensä epäoikeudenmukaiseen rangaistukseen? Juma-
lan tuomiovaltaan kuuluu määrätä, miten hänen suhteen-
sa muuten on meneteltävä, mutta puhdistusmenoista ja 
muusta sellaisesta lähisukulaisten tulee ottaa selvää näi-
den asioiden tulkitsijoilta ja niistä koskevista lain mää
räyksistä, ja heidän on toimittava sen mukaan. Tällaisen 
lopun saaneiden haudat sijoitettakoon ensiksikin yksinäi-
sille paikoille, joissa ei ole lähellä toista hautaa, ja toiseksi 
kahdentoista osa-alueen rajalle hedelmättömälle paikalle, 
nimettöminä ja ilman hautakiveä tai nimeä, joka ilmaisisi, 
että paikalla on hauta.153

Lainaus osoittaa, ettei Platonin näkemys ole yksiniitisen itse-
murhakielteinen. Platon nimittäin luettelee poikkeustapauksia: 
valtion tuomio, sietämätön kohtalon isku tai toivoton häpeä 
ovat kaikki perusteltuja syitä surmata itsensä. Hän ei kuiten-
kaan täsmennä, mitä hän tarkoittaa esimerkiksi ”sietämättö-
mällä tai väistämättömällä kohtalon iskulla tai häpeällä”. Tar-
koittaako hän esimerkiksi kuolemantapauksen aiheuttamaa 
surua tai sietämätöntä sairautta154? Itsemurhakäsitysten histo
riaa tutkinut Georges Minois155 huomauttaa, että samassa teok-
sessa Platon kehottaa niitä, jotka eivät pääse pahoista tavois-
taan – Platonin mukaan ”temppelin ryöstöstä ja muista 
senkaltaisista rikoksista”156 – tekemään ainoan jäljellä olevan 
kunniallisen teon: ”pidä kuolemaa jalompana vaihtoehtona ja 
luovu elämästä”. Pantakoon merkille, että vaikka Platon ei ajat-
tele itsemurhaa murhaksi, itsensä surmaaminen merkitsee silti 
ihmiselle asetettujen rajojen ylittämistä157. Platonille itsensä 
tappaminen on ainakin periaatteessa teko, josta päättäminen  



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

52

ei kuulu ihmisen valtapiiriin. Platonin dialogeissa itsemurhaa 
ei toisin sanoen esitetä moraalisesti neutraaliksi asiaksi158. Vaik-
ka sitä ei tuomita suoralta kädeltä, siihen suhtaudutaan kieltei-
sesti.

Platonin oppilaan Aristoteleen (384–322 eaa.) lähestymistapa 
on Luca Gasparrin mukaan erilainen kuin Platonin, mutta 
kummankin ajatusmalli on rakenteeltaan samanlainen: Platoni-
lla itsemurhakielto perustuu jumalalliseen järjestykseen, kun 
taas Aristoteles korostaa ihmisen kuulumista valtioon159. Kum-
mankaan lähestymiskulmaan ei sisälly ajatusta yksilöstä, jolla 
olisi oikeuksia. Ajatus, jonka mukaan itsemurha on rikkomus 
yhteiskuntaa vastaan, voi syntyä vain oloissa, joissa on olemassa 
kyllin vahva valtio, ja niin ollen myös Aristoteles ajattelee, että 
surmatessaan itsensä ihminen toimii epäoikeudenmukaisesti 
yhteiskuntaa kohtaan160. Hänen päättelynsä etenee seuraavasti:

Yhden osan oikeudenmukaisista teoista muodostavat eri 
hyveiden mukaiset lain säätämät teot. Laki esimerkiksi ei 
käske tappamaan itseään. Ja ne tappamisen muodot, joita 
se ei käske, se kieltää. Ja kun joku tekee vapaaehtoisesti eli 
tietoisena kohteesta ja välineestä lain vastaisesti vahinkoa, 
ja kyse ei ole kärsityn vääryyden takaisinmaksamisesta, 
hän toimii epäoikeudenmukaisesti. Siispä se, joka vihan 
puuskassa vapaehtoisesti tappaa itsensä vastoin oikeaa kä-
sitystä, tekee jotakin, mitä laki ei salli. Hän siis toimii epä-
oikeudenmukaisesti, mutta ketä kohtaan? Ehkä valtiota 
kohtaan, mutta ei itseään kohtaan, sillä hän kärsii vapaa-
ehtoisesti, ja kukaan ei vapaaehtoisesti tule epäoikeuden-
mukaisesti kohdelluksi. Siksi valtio rankaisee tästä ja mää-
rää tietyn kunnian menetyksen merkiksi siitä, että itsensä 
surmaaja toimii epäoikeudenmukaisesti valtiota kohtaan. 
Ja toiseksi, kukaan ei voi toimia itseään kohtaan epäoikeu-
denmukaisesti siinäkään mielessä, että epäoikeudenmukai-
sesti toimiva ehkä on vain epäoikeudenmukainen, mutta 
ei täysin huono.161



53

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

Aristoteles tulee siihen tulokseen, ettei ihminen voi olla epäoi-
keudenmukainen itseään kohtaan, koska silloin hän olisi yhtä 
aikaa sekä syypää epäoikeudenmukaisuuteen että epäoikeuden-
mukaisuuden uhri, mikä ei ole johdonmukaista. Niin ollen epä-
oikeudenmukaisuus edellyttää useampaa kuin yhtä henkilöä. 
Aristoteles ei mainitse, millainen syy voisi kelvata itsemurhan 
tekemiseen, mutta hän ei suuntaa arvosteluaan itsemurhaan si-
nänsä vaan siihen, mihin itsemurhakandidaatti itsensä surmaa-
malla pyrkii162. Kovan kohtalon välttäminen ei kelpaa syyksi 
lähteä elämästä.

Kuoleminen köyhyyden, rakkausasioiden tai muiden huo-
lien takia ei ole miehekkyyden vaan pelkuruuden osoitus, 
sillä on pehmeyttä paeta vaikeuksia, ja joka uskaltaa tällöin 
kuolla, ei tee sitä kuoleman jalouden tähden, vaan välttääk-
seen pahaa.163

Kyreneläiset ja epikurolaiset
Kun maailmankuva on nautintokeskeinen, itsemurhasta voi tul-
la punnitsemisen arvoinen ratkaisu. Sokrateen oppilas Aristip-
pos (435–366 eaa.) perusti kyreneläisen koulukunnan, jonka 
periaatteet olivat varsin kaukana Sokrateen opeista. Kyreneläis-
ten mukaan mielihyvä oli rationaalisen elämän ainoa päämäärä, 
ja Holger Thesleff ja Juha Sihvola toteavat heidän edustaneen 

”varsin karkeaa hedonismia”, vaikka heidän oppeihinsa sisältyi 
harkinnan lisäksi se, ettei nautinto saa vahingoittaa muita164. Jos 
itsemurha tehtiin esimerkiksi isänmaan puolesta, kyreneläiset 
eivät sitä hyväksyneet, mutta yksilöllisiä tarpeita vastaavan itse-
murhan he kyllä sallivat165.

Filosofian historiassa poikkeuksellisen itsemurhamyönteinen 
filosofi oli kyreneläinen Hegesias (320–280 eaa.)166, Aristippok-
sen seuraaja, joka tämän tavoin piti nautintoa elämän päämää-
ränä. Hegesias Kyreneläinen eli Hegesias Peisithanatos (Kuole-
mankannattaja) piti itsemurhaa ratkaisuna elämän ongelmiin. 

“Onnellisuus on täysin mahdotonta, sillä ruumis on lukuisten 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

54

kärsimysten tyyssija, sielu kärsii yhdessä ruumiin kanssa ja on 
altis järkytyksille ja sattuma tekee tyhjiksi monet toiveet”, antii-
kin filosofien elämäkerturi Diogenes Laertios luonnehtii Hege-
siaan filosofiaa167. Lisäksi Hegesias ajatteli, että itsemurha on 
keino saavuttaa välinpitämättömyys sen jälkeen kun on jo koke-
nut elämän nautinnot. Opetustensa vuoksi hän sai porttikiellon 
Aleksandriaan168. Perimätiedon mukaan Hegesiaan puheet filo-
sofisen itsemurhan puolesta nimittäin vaikuttivat moniin hänen 
oppilaisiinsa niin syvästi, että nämä todella tappoivat itsensä169. 
Hegesias itse ei kuitenkaan lähtenyt elämästä oman käden kaut-
ta. Kohtaloonsa alistumisen ohella hän neuvoi näet myös suvait-
sevaisuuteen170. On sitä paitsi arveltu, etteivät hänen itsemurha-
neuvonsa olisi olleet suoran toiminnan kehotuksia vaan että 
niiden tarkoituksena olisi pikemminkin ollut ilmaista, miten 
vaikeaa nautinnon saavuttaminen on171.

Kyreneläisten ohella myös epikurolaiset kannattivat nautin-
non tavoittelua. Heidän mukaansa mitään muuta ei edes kan-
nattanut tavoitella sen itsensä vuoksi. Epikurolaiset halusivat 
määritellä itseyden objektiivisesti, jotta ihmiset voisivat tiedos-
taa sen ja oppia siten ymmärtämään, miten toimitaan eettises-
ti172. Myös heidän tavoitteenaan oli se, että ihminen oppisi tar-
kastelemaan elämäntilannettaan ulkopuolisen näkökulmasta ja 
tekemään ratkaisunsa ulkokohtaisen puolueettomasti. Epiku-
rokselle (341–270 eaa.) nautinto merkitsi tuskan puuttumista. 
Kyreneläisistä poiketen Epikuros ei ajatellut, että elämässä olisi 
mitään vastenmielistä, sillä korkeinta mielihyvää on viime kä-
dessä sielun saavuttama mielihyvä173. Näin ollen onnellinen elä-
mä on ihmisen omassa vallassa. Epikuros sallii itsemurhan, jos 
ihmistä kohtaa parantumaton sairaus tai jokin muu vastoinkäy-
minen, jota ihminen ei voi mielensä ponnistuksin hallita174. 
Muutoin hän ei puhu itsemurhan puolesta vaan ajattelee, että 
jos joku väittää haluavansa kuolla, hänen pitäisi tappaa itsensä 
eikä puhua. Kategorinen itsemurhan vastustaja hän ei kuiten-
kaan ole. Hän on kuitenkin kysynyt, mitä mieltä on haluta kuo-
lemaa, kun juuri kuoleman pelko tekee elämästä kammotta-
vaa175. Hän suhtautui sallivasti ihmisten eläimellisiin haluihin, 



55

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

esimerkiksi nälkään ja sukupuoliviettiin, mutta hänen päävies-
tinsä oli se, että ihmisen suurimmat vaivat koituvat jumalien ja 
kuoleman pelkäämisestä, vaikka pelko on täysin tarpeetonta. 
Jumalissa ei ole mitään pelättävää, koska he eivät puutu ihmis-
ten asioihin. Kuolemaa ihmisen taas ei tule pelätä, koska ato-
meista muodostunut sielu lakkaa olemasta kuolemassa eikä 
kuolemaa niin ollen koeta. Kun kuolema saapuu, ihminen ei 
enää ole paikalla.

Yhden vastaväitteen mukaan epikurolaisten kanta on liian 
intuitionvastainen ollakseen tehokas. Timothy Hill on kontran-
nut, että epikurolaisen näkökulmasta huomautus paljastaisi 
vain sen, miten tiukasti vastaväittäjä pitää kiinni virheellisistä 
uskomuksistaan176: jos ihminen sanoo kuolemaa pelottavaksi, 
hän olettaa asioita, jotka eivät pidä paikkaansa. Ranskalaisen fi-
losofi Léon Meynardin mukaan epikurolaisuus puolestaan 
osoittaa, että itsemurhan puolustuspuhteet syntyvät defaitismin 
ilmapiiristä, elämänvastaisesta tappiomielialasta177. Näkemys ei 
ole sopusoinnussa epikurolaisten omien lähtökohtien kanssa, 
sillä hellenistiselle filosofialle tyypillisesti heidän silmämäärä-
nään olivat onnellinen elämä ja sen saavuttamisen keinot.

Cicero ja Seneca
Antiikin koulukunnista stoalaiset suhtautuivat itsemurhaan 
myönteisimmin, väittää Yolande Grisé. On vaikea nähdä, mi-
ten joku olisi voinut omaksua asiaan vielä positiivisemman kan-
nan kuin kyreneläiset. Stoalaiset kuitenkin kehittelivät opin, 
jonka mukaan itsemurha saattaa olla jopa velvollisuus. Näin on 
esimerkiksi tilanteessa, jossa itsemurhan tekeminen olisi hyö-
dyksi ystävälle tai isänmaalle. Myös ylitsepääsemätön fyysinen 
kipu hyväksyttiin itsemurhan perusteluksi. Grisén mukaan sto-
alaiset olivat antiikin ainoita ajattelijoita, jotka tekivät itsemur-
hasta korkeimman mahdollisen filosofisen teon, koska heidän 
oppinsa antoi ihmiselle vapauden surmata itsensä kunhan hän 
vain tekee sen järjen mukaisesti.178 Stoalaisille itsemurha ei ollut 
pakotie sietämättömästä elämästä vaan parhaassa tapauksessa se 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

56

oli ihanteellinen päätös järjen mukaiselle elämälle. Itsemurha ei 
ollut vapautta paeta elämästä vaan itsemurhan mahdollisuus 
antoi ihmiselle vapauden olla juuri sitä, mitä hän haluaa olla, 
koska sen ansiosta hänen ei tarvinnut välittää ulkoa tulevista 
paineista179.

Stoalaiset jakoivat ihmiset viisaisiin ja muihin. Viisaat toimi-
vat aina järkevästi, mutta muilla ei sen sijaan ole syytä luottaa 
mielipiteisiinsä tai arvostelukykyynsä180. Varhaiset stoalaiset 
ajattelivat yleensä, etteivät typerykset voi koskaan tehdä perus-
teltua itsemurhaa, mutta myöhemmät stoalaiset eivät enää jaka-
neet ajatusta: käsitys typerysten itsemurhasta ja sen mahdollisis-
ta perusteluista kasvatti railon kahden näkemyksen välille181. 
Panaitios (n. 185–110) ja Poseidonios (n. 135–51) muuttivat stoa
laisia oppeja niin, että objektiivisuus korvattiin subjektiivisuu-
della: jos stoalaisella oli sisäinen vakaumus, jonka mukaan hä-
nen tuli kuolla, hänellä oli lupa ajatella, että hän oli saanut 
jumalilta merkin tehdä itsemurha182.

Klassikkoprosaisti ja eklektikkofilosofi Cicero (106–43 eaa.) 
teki pitkän päivätyön sen eteen, että filosofinen kirjoittaminen 
latinaksi mahdollistui. Filosofina hän sai vaikutteita lähinnä 
stoalaisilta ja peripateetikoilta, ja käytännöllispainotteisessa 
ajattelussaan hän otti kantaa myös itsemurhaan. Ciceron mu-
kaan ihmisiä ja eläimiä yhdistää pyrkimys säilyä elämässä, mut-
ta tämä pyrkimys ei sinänsä ole sen paremmin hyvä eikä paha 
eikä myöskään itsemurha ole sinänsä hyvä tai paha asia183. Mut-
ta vaikka itsesäilytysvaisto on luonnollinen, se on myös ongel-
mallinen: jos ihminen pitää jotakin ehdottomasti tavoittelemi-
sen arvoisena, hän voi päätyä toimimaan epäeettisesti184. Cicero 
on näin ajatellessaan mielen tasapainon asialla. Jos ihminen ha-
vittelee vaikkapa valtaa tai omaisuutta millä hinnalla hyvänsä, 
hän voi saavuttaa mielenrauhan vain valtaan päästyään tai run-
saan omaisuuden koottuaan. Hän on toisin sanoen tehnyt it-
sensä ulkoisesta asiasta riippuvaiseksi eikä hän voi saavuttaa rau-
haa. Viisas sen sijaan piittaa ainoastaan sellaisista asioista, joihin 
hän voi itse vaikuttaa. Ainoastaan viisas voi olla onnellinen, kos-
ka hän voi elää rauhallisin mielin.



57

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

De finibus -teoksessaan Cicero jättää itsemurhan viisaan har-
kittavaksi. Ongelmana on se, että koska viisas saattaa olla pelkkä 
hypoteettinen olio, jota ei todellisuudessa ole olemassa, kukaan 
ei välttämättä pääse perille siitä, onko itsemurha viisaan velvol-
lisuus; tämä ei kuitenkaan tarkoita, että käytännön toimintaoh-
jeita olisi mahdoton esittää185. Mutta se, että vain viisaalla on 
oikeus tehdä itsemurha itsensä takia, on ongelmallista myös toi-
sesta syystä: jos viisas kerran stoalaisen käsityksen mukaan on 
ainoana onnellinen, miksi hän luopuisi elämästä vapaaehtoisesti, 
jos hän ei tarkastele mitään muuta kuin omaa etuaan186?

Toisin kuin Platon, Cicero sallii itsemurhan paitsi ulkoisista 
myös sisäisistä syistä: jos ihminen noudattaa universaalijärkeä, 
hän voi tehdä itsemurhan187. Vanhuus voi toimia itsemurhan 
perusteluna, jos se tuo mukanaan vakavia vaivoja – ei muuten. 
Itsemurha on paikallaan myös silloin, kun moraalin vaatimuk-
set painavat ihmisen harteilla niin raskaina, ettei hän enää käy-
tännöllisesti katsoen ole vapaa188, ja myös itsemurha isänmaalli-
sista syistä sopii Ciceron pirtaan. Cicero ylistelee myös 
itsemurhaa, jonka Cato nuorempi teki poliittisista syistä. Caesa-
rin kukistettua Scipion joukot Cato surmasi itsensä, koska hän 
ei halunnut elää Caesarin hallitsemassa maassa eikä jättäytyä tä-
män armoille. Cicero korostaa, että itsemurha sopi kaiken lisäk-
si hyvin yhteen Caton luonteen kanssa189:

Mainitsemallani luonteen erilaisuudella on niin suuri mer-
kitys, että joskus samassa tilanteessa toinen joutuu riistä-
mään hengen itseltään, toisen taas ei tule sitä tehdä. Oliko 
Marcus Cato eri asemassa kuin nuo toiset, jotka Afrikassa 
antautuivat Caesarille? Jos nämä muut olisivat surmanneet 
itsensä, sitä olisi ehkä paheksuttu, koska he olivat olleet elä-
mäntyyliltään sovinnaisempia ja luonteeltaan mukautu-
vampia.190

Seneca (n. 5 eaa.–65 jaa.) toimi senaattorina ja keisari Neron 
opettajana, mutta huomasi, etteivät hänen opetuksensa pure 
Neroon. Timothy Hill luonnehtii Senecaa Ciceron työn pessi-



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

58

mistisemmäksi jatkajaksi. Vaikka Seneca oli Ciceron tapaan 
eklektinen ajattelija, itsemurhaa hän käsitteli poikkeuksellisen 
johdonmukaisesti, jatkaa Hill.191 Filosofina Seneca oli lisäksi 
poikkeuksellinen sikäli, että hän paitsi käsitteli itsemurhaa tuo-
tannossaan myös teki itsemurhan. Seneca oli antiikin selvästi 
itsemurhasta kiinnostunein filosofi, sillä aihetta käsitellään hä-
nen kirjoituksissaan tuhkatiheään192. Hän oli stoalainen, ja kou-
lukuntansa oppien mukaisesti hän havitteli onnellisuutta, johon 
ympäröivät olot eivät vaikuttaisi. Stoalaisen ei pidä menettää 
malttiaan sellaisten asioiden tähden, joihin hän ei voi vaikuttaa. 
Hänen täytyy ottaa niin kohtalon iskut kuin onnenpotkut vas-
taan tyynesti ja harkintakykyään menettämättä.

Seneca oli harvinaislaatuinen filosofi myös siksi, ettei hän 
tyytynyt pelkästään käsittelemään itsemurhaa vaan hän suoras-
taan ylisti sitä193. Stoalaisen taustansa vuoksi Seneca ei kuiten-
kaan kelpuuttanut millaista itsensä surmaamista tahansa. Äkilli-
sesti, kuohuksissa tehty itsemurha ei ole järjen mukaista 
toimintaa, eikä yhtäkkisille oikuille antautuminen ole viisaan 
arvolle soveliasta. Stoalainen on opetellut koko elämänsä ajan 
hallitsemaan tunteitaan, joten hänen täytyy olla itsensä herra 
myös silloin, kun hän surmaa itsensä.

Pelkkä kuolemankaipuu ei kelpaa itsemurhan syyksi, sillä 
myös libido moriendi on merkki siitä, ettei pysty hallitsemaan 
intohimojaan194. Toisin kuin Cicero, Seneca ei luota poliittisiin 
hyveisiin, joten hän ei voi nostaa valtiolle hyödyllisiä itsemur-
haajia esikuviksi. Siksi hän käsittää esimerkillisyyden toisella 
tavalla: esimerkillinen ihminen toimii niin, ettei hän anna ul-
koisten vaikutteiden liikuttaa itseään.195 Kuolema on Senecan 
mukaan täysin ihmisen vallassa, eikä ihminen voi kuolla va-
paana ellei hän ole vapaa196. Senecan pääperustelu itsemurhan 
puolesta on se, että itsemurha vapauttaa ihmisen kaikelta ul-
koiselta pakolta ja sallii ihmisen paeta vapaasti kaikelta siltä, 
mikä uhkaa hänen arvokkuuttaan, kunniaansa ja vapauttaan197. 
Jos ihminen opettelee elämään pelkäämättä kuolemaa ja on 
aina valmis kuolemaan, kuolema on hänelle enää pelkkä valin-
ta198. Varhaisemmista stoalaisista Seneca eroaa siinä, että hänen 



59

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

mielestään itsemurhan perusteluna saattoivat toimia paljon 
useammat asiat kuin aiemmin oli ajateltu199.

Seneca itse joutui tekemään itsemurhan poliittisista syistä. 
Häntä syytettiin keisari Neroa vastaan suunnattuun salaliittoon 
osallistumisesta, ja siksi Nero määräsi hänet tekemään itsemur-
han. Antiikin Roomassa käskystä tehty itsemurha oli eräänlai-
nen etuoikeus, sillä näin tuomittu sai valita kuolintapansa ja 
välttyi sen myötä mestaamiselta200. Senecan vaimo Paulina il-
moitti haluavansa kuolla miehensä kanssa. Seneca hyväksyi pää-
töksen, koska hän ei historioitsija Tacituksen mukaan halunnut, 
että hänen puolisoaan kohdeltaisiin huonosti. Tacitus kuvaa Se-
necan itsemurhaa seuraavasti:

Sitten molemmat avasivat yhdellä veitsen iskulla käsivar-
siensa valtimot. Mutta Senecan vanha ja askeettisten elä-
mäntapojen laihduttama ruumis vuodatti verta liian hitaasti. 
Sentakia hän avasi valtimot myös nilkoissa ja polvitaipeis-
saan. Ankarien tuskien uuvuttamana hän pelkäsi masenta-
vansa vaimoaan paljastamalla omat kärsimyksensä, tai että 
vaimon tuskien näkeminen saisi hänet menettämään itsehil-
lintänsä. Sentakia hän kehotti Paulinaa poistumaan toiseen 
huoneeseen.201

Koska Nerolla ei ollut mitään Paulinaa vastaan, sotilaat kehotti-
vat orjia ja vapautettuja pysäyttämään verenvuodon, ja Paulina 
jäi eloon. Senecan omassa ajattelussa korostettiin sitä, että tär
keää tarkkailla itsemurhaajan ilmeitä ja käyttäytymistä tämän 
elämän viimeisillä hetkillä, jotta päästäisiin perille hänen mie-
lentilastaan202. Niinpä myös hänen oman kuolemansa kuvaami-
nen lienee perusteltua.

Senecan menehtyminen oli hidasta ja vitkallista. Hän pyy-
si sen takia lääketaitoon hyvin perehtynyttä uskollista ystä-
väänsä Statius Annaeusta toimittamaan hänelle myrkkyä, 
jolla valtion tuomitsemat viholliset Ateenassa surmattiin ja 
jota oli jo kauan sitten varattu tarvetta varten. Mutta kun 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

60

myrkky oli tuotu nautti hän sitä turhaan, sillä hänen jä-
senensä olivat jo kylmenneet ja ruumis turta myrkyn vai-
kutukselle. Lopulta hän asettui lämpimään kylpyyn ja 
pirskotti vettä lähellä olevien orjien päälle sanoen, että se 
oli hänen juomauhrinsa Juppiter Vapauttajalle. Sitten hä-
net vietiin kylpyhuoneeseen, jossa kuuma höyry hänet sur-
masi.203

Senecan kuolemasta tuli kestävä kuvataiteen aihe. Rubensin 
(1577–1640) öljymaalaus antaa siitä varsin erikoisen kuvan, kun 
taas Michael Wolgemuthin (1434–1519) puupiirroksesta sen si-
jaan välittyy reilusti annosteltu stoalainen tyyneys. ”Aikalaisten 
todistuksen mukaan hän kohtasi kuoleman stoalaisemmin kuin 
oli elänyt”, toteavat Thesleff ja Sihvola204. Itse hän oli kirjoitta-
nut: ”Mutta miksi minun olisi muistettava, että kohtalo voi teh-
dä mitä tahansa sille, joka on elossa, mieluummin kuin että 
kohtalo ei voi tehdä mitään sille, joka osaa kuolla?”205

Myöhempi stoalainen Epiktetos (n. 50–138) aloitti orjana 
mutta jatkoi filosofina. Hänen mukaansa itsemurhan voi tehdä, 
jos on kunniatonta jatkaa elämää206. Stoalaisen perinteen mu-
kaisesti Epiktetos ajatteli, etteivät pikaistuksissa tehdyt itsemur-
hat voi tulla kysymykseen. Stoalaisen filosofikeisari Marcus Au-
reliuksen (121–180) mukaan itsemurhaa täytyy tarkastella ikään 
kuin ulkoapäin: myös itsemurhapäätöksen täytyy olla osa sie-
lunrauhan etsimisen hanketta207. Niin Epiktetoksen Käsikirja 
kuin Marcus Aureliuksen Itselleni ovat edelleen elämänfilosofi-
sesti virittyneen mietekirjallisuuden klassikoita. Stoalainen käsi-
tys itsemurhasta levisi myös kansan ja orjien joukkoon, ja muun 
muassa eräät tuomitut mieluummin tappoivat itsensä kun an-
toivat teloittaa itsensä väkijoukon edessä208.

Kristinusko
Kristinuskon jalansijan vahvistuessa yhä tukevammaksi suhtau-
tuminen itsemurhaan alkoi muuttua vähä vähältä. Kun tarkas-
tellaan filosofian historiassa esitettyjä itsemurhakäsityksiä, on 



61

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

otettava huomioon myös kristinuskon piirissä muotoillut teo-
reettiset argumentit, sillä monilla niistä on ollut vaikutusvaltaa 
myös myöhemmässä maallistuneessa keskustelussa. Kristinusko 
on juutalaisuuden ja islamin ohella ainoa uskonto, joka on 
muotoillut tiukan itsemurhakiellon, ja länsimaisen kulttuurin 
psykologiset, sosiologiset ja lainopilliset näkemykset itsemur-
hasta ovat kasvaneet kristinopin mullasta209. Filosofi Paul Lud-
wig Landsberg on väittänyt, että ainoastaan kristillinen moraali 
on asettunut täysin ehdottomasti itsemurhaa vastaan210. 

Raamatun kirjoissa ei sen paremmin arameaksi, hepreaksi 
kuin kreikaksikaan esiinny ”itsemurhaa” merkitsevää sanaa, eikä 
Raamatussa myöskään esitetä suorasanaista itsemurhakieltoa211. 
Varhaiskristillinen kulttuuri ei myöskään luonut omaa sanaa it-
semurhalle, eikä itsemurhaa tuomittu yksiselitteisesti212.

Vanhassa testamentissa on muutama kohta, jotka voidaan 
tulkita itsemurhaksi. Sen jälkeen kun Delila oli pettänyt Simso-
nin, jonka voima oli hiuksissa, Simson joutui hiukset leikattui-
na vihollistensa filistealaisten vangiksi. Hänen viimeinen tekon-
sa oli kosto. Tuomarien kirjassa Simson kostaa filistealaisille 
niin, että hän tietää surmaavansa samalla itsensä:

Silloin Simson huusi Herraa avukseen ja sanoi: ’Herra, mi-
nun Jumalani, muista minua! Anna minulle vielä tämän 
kerran voimia, että saisin yhdellä kertaa kostetuksi filiste-
alaisille molempien silmieni menetyksen!’ Simson tunnus-
teli kahta keskipilaria, joiden varassa rakennus oli, ja painoi 
oikean kätensä toista ja vasemman kätensä toista pilaria 
vasten. Sitten hän sanoi: ”Menköön minulta henki samalla 
kuin filistealaisilta!” Simson ponnisti voimansa äärimmil-
leen, ja rakennus luhistui päämiesten ja kaikkien sisällä ole-
vien päälle. Näin hän surmasi kuollessaan enemmän vihol-
lisia kuin oli surmannut eläessään. (Tuom. 16:28–30)

Avustettuun itsemurhaan Raamatussa turvautuu Abimelek, joka 
epäonnistuu Tebesin valloittamisessa:



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

62

Abimelek ryhtyi valtaamaan tornia ja tuli aivan sen juurelle 
sytyttääkseen oven palamaan. Silloin muuan nainen pudot-
ti hänen päähänsä jauhinkiven, ja hänen kallonsa murtui. 
Hädissään Abimelek huusi aseenkantajansa luokseen ja sa-
noi hänelle: ”Vedä miekkasi esiin ja surmaa minut. Muuten 
minusta sanotaan: ’Nainen tappoi hänet.’” Aseenkantaja 
pisti Abimelekin miekallaan kuoliaaksi. (Tuom. 9:52–54))

Saul puolestaan yrittää avustettua itsemurhaa, mutta joutuu 
tekemään itsemurhan tout court:

Silloin Saul käski aseenkantajaansa: ”Tartu miekkaasi ja lä-
vistä minut! Muuten nuo ympärileikkaamattomat tulevat 
ja lävistävät minut ja häpäisevät minut.” Mutta kun aseen-
kantaja ei uskaltanut sitä tehdä, Saul otti itse miekan ja 
heittäytyi siihen. Nähdessään Saulin kuolleen myös aseen-
kantaja heittäytyi miekkaansa ja seurasi Saulia kuolemaan. 
(Sam. 31:4–5)

Itsensä surmaajien joukkoon liittyy vielä Ahitofel:

Mutta kun Ahitofel näki, ettei hänen neuvoaan noudatettu, 
hän satuloi aasin ja palasi kotiin omaan kaupunkiinsa. An-
nettuaan määräykset talonsa asioista hän hirttäytyi. (2 Sam. 
17:23)

Kristillisen kulttuurin tunnetuin itsemurhaaja on kuitenkin 
Juudas. Perimätiedon mukaan Juudas hirtti itsensä sen jälkeen, 
kun hän oli saanut palkkion Jeesuksen kavaltamisesta. Raama-
tussa hänen itsemurhaansa ei kuitenkaan tuomita suoralta kä-
deltä. Syynä on ehkä se, että hän oli pelastushistorian keskeinen 
välikappale. Juudaksen kuolemasta kerrotaan ainoastaan Mat
teuksen evankeliumissa; muut evankelistat eivät episodista ker-
ro. Juudaksen itsemurha kuvataan lakonisesti ja moraalista kan-
taa ottamatta:



63

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

Kun Juudas, Jeesuksen kavaltaja, näki että Jeesus oli tuo-
mittu kuolemaan, hän katui tekoaan. Hän vei saamansa 
kolmekymmentä hopearahaa takaisin ylipapeille ja van-
himmille ja sanoi: ”Tein väärin, kun kavalsin viattoman 
veren.” Mutta he vastasivat: ”Mitä se meitä liikuttaa? Oma-
pa on asiasi.” Silloin Juudas paiskasi rahat temppeliin, meni 
pois ja hirttäytyi. (Matt. 27:3–5)

Vasta kirkkoisä Augustinus (354–430) lisäsi Juudaksen petoksen 
rinnalle syytöksen itsemurhasta213. Augustinus oli ensimmäinen 
kristillinen teologi, joka kehitti järjestelmällisen itsemurhakiel-
lon, ja suuri osa Augustinuksen perusteluista on edelleen käy-
tössä. Ensimmäiset kristilliset argumentit itsemurhaa vastaan 
hän esitti teoksissaan Jumalan kaupunki ja De libero arbitrio214. 
Hän päätteli kymmeneen käskyyn sisältyvän murhaamiskiellon 
pohjalta, että jos ihmisen tappaminen on murhaamista, myös 
itsensä tappaminen on murhaamista. Hänen muotoilemansa 
kiellon ehdottomuus tuotti hänelle tulkintaongelmia, mutta 
hän selitti Simsonin ja marttyyrineitsyt Pelagian tapaukset par-
hain päin: ainoa mahdollinen selitys heidän toimiinsa on se, 
että he ovat saaneet Jumalalta käskyn tappaa itsensä215. Simso-
nin ja Pelagian kohtalot eivät kuitenkaan olleet ainoita, jotka 
tuottivat ongelmia. Varsinaiseksi pulmaksi muodostui itsemur-
han ja marttyyriuden erottaminen toisistaan. Niille, jotka tar-
kastelivat moraalia teologian valossa, klassinen ongelma oli 
nainen, joka tappaa itsensä välttääkseen raiskauksen216. On 
määrittelykysymys, voidaanko tilanteessa edes puhua itsemur-
hasta, sillä uhri ei ensisijaisesti havittele omaa kuolemaansa 
vaan pyrkii välttämään vielä epämiellyttävämpänä pitämänsä 
kohtalon.

Mutta itsemurhavastaisuus oli lisääntynyt jo ennen Augusti-
nuksen aikaa. Vaikutusvaltaiseen asemaan 200-luvulla noussut 
uusplatonismi oli tehnyt itsemurhan kieltämisestä yleistä217, ja 
vähitellen kristillinen kirkko otti asiaan yhä ankaramman kan-
nan. Vuonna 348 Karthagon kirkolliskokous päätti, ettei itse-
murhaan saa pyrkiä, ja vuonna 381 Aleksandrian piispa  



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

64

Timotheos ilmoitti, ettei itsensä surmanneiden puolesta enää 
rukoilla218. Kristillisen itsemurhakiellon perustana ei ole se, 
että pyrittäisiin estämään kristittyjen kuoleminen sukupuut-
toon, vaan se, että kielto heijastelee Jumalan ja ihmisen suh-
detta: koska ihminen kuuluu Jumalalle, itsemurha on Jumalan 
tahdon vastainen teko219. Ihmisen asema Jumalan omaisuute-
na saa aikaan sen, ettei ihminen voi tehdä elämälleen mitä ta-
hansa.

On kuitenkin muistettava, että vaikka kristillinen teologia 
omaksui itsemurhaan poikkeuksellisen kielteisen linjan, kansa 
ei aina jakanut täydellistä itsemurhakieltoa220. Itsemurhaajan 
sielun saatettiin ajatella jäävän vainoamaan itsemurhapaikkaa, 
ja itsemurhapaikkoja saatettiin pelätä jopa satoja vuosia tapah-
tuman jälkeen221. Itsemurhakieltoon liittyy myös se, että jo kiel-
lon rikkominen sinänsä osoittaa kiellon rikottavuuden222; kiel-
toa ei tarvittaisi, jos kielletyn teon tekeminen olisi mahdotonta.

Filosofi Margaret Pabst Battin on jopa epäillyt kristillisen 
teologian joutuneen luomaan niin voimakkaita kieltoja itse-
murhaa vastaan siksi, että kristinusko kehottaa itsemurhaan voi-
makkaammin kuin mikään muu uskonto223 – uskonnon perus-
taja Jeesuksen kuolema voidaan ymmärtää itsemurhaksi. 
Ihmisen identiteetin, sielun kuolemattomuuden, vapauden ja 
itsemurhan neliyhteys on antanut kristinuskossa saman raken-
teen sekä Jeesuksen uhrikuolemalle että opetukselle siitä, että 
elämää on vain kestettävä224. Kuolema vapauttaa sielun ikuiseen 
elämään, mutta kuolemaa ei saa aiheuttaa itse. Kun maallinen 
elämä on pelkkä väliaikainen murheen alho matkalla kohti 
ikuista onnea, on kuitenkin helppo ajatella, että olisi kunniallis-
ta hankkiutua taivasten valtakuntaan omaehtoisesti. Kristillinen 
teologia sallii myös mahdollisuuden ajatella, että tappamalla it-
sensä välttää tekemästä enää enempää syntiä. Varhaiskristittyjen 
alttius hankkiutua marttyyreiksi antaa ymmärtää, että monet 
todella ajattelivat näin. Varhaiskristillisistä lahkoista erityisesti 
donatolaiset rohkaisivat jäseniään tekemään itsemurhan, sillä 
heidän mukaansa oli kristityn velvollisuus kuolla uskonsa puo-
lesta225. Augustinuksen itsemurhakielto oli niin jyrkkä osittain 



65

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

siksi, että hän joutui reagoimaan donatolaisia vastaan226. Aikai-
semmista kristillisistä ajattelijoista esimerkiksi Tertullianus (155–
230) oli pitänyt Jeesuksen kuolemaa itsemurhana, mutta Augus-
tinus halusi vastustaa donatolaisia: hän ei voinut hyväksyä oppia, 
jonka mukaan on järkevintä tehdä itsemurha heti kasteen saatu-
aan227.

Tuomas Akvinolainen (1225–1274) jatkoi Augustinuksen lin-
jalla. Kahteen aikaisemmin muotoiltuun kieltoon – ensimmäi-
sen mukaan ihminen kuuluu Jumalalle, kuten Augustinus sanoi, 
ja toisen mukaan itsemurha vahingoittaa yhteiskuntaa, kuten 
Aristoteles sanoi – hän lisäsi kolmannen: itsemurha rikkoo ih-
misen luonnollista pyrkimystä säilyä olemassa228. Teologisten 
argumenttien ohella Tuomas vetosi siis luonnolliseen lakiin: 
koska ihminen luonnostaan rakastaa itseään ja tahtoo jatkaa 
olemistaan, itsemurha on luonnonvastainen teko229. Tuomas 
piti itsemurhaa kolminkertaisena rikoksena. Itsemurhaaja tekee 
rikoksen itseään, yhteiskuntaa ja Jumalaa vastaan230. Augusti-
nuksen tavoin myös Tuomas salli yhden poikkeuksen: itsemur-
ha on sallittu, jos se tehdään Jumalan käskystä.

Modernista näkökulmasta Tuomaalta saatettaisiin kysyä, 
mitä hänen perusteluilleen tapahtuisi, jos paljastuisi, että ih-
misellä on synnynnäinen taipumus itsemurhakäyttäytymiseen 
ja hän niin ollen olisi luonnostaan itsetuhoinen. Tuomas ehkä 
ohittaisi kysymyksen vastaamalla, ettei luonnontieteellisesti 
löydettyyn ihmisluontoon käy vetoaminen, kun puhutaan sii-
tä, millaiseksi Jumala on ihmisen luonut. Margaret Pabst Bat-
tin on sitä paitsi huomauttanut, ettei tällaisilla näkökohdilla 
olisi välttämättä mitään merkitystä itsemurhan moraalisen ar-
vioimisen kannalta. Pyromaanin toiminnasta ei tule yleisesti 
hyväksyttävää, on hänen sisäinen sytykkeensä miten polttava 
tahansa, eivätkä moraaliset arviot ylipäänsä perustu ihmisten 
synnynnäisiin taipumuksiin. Siitä, että ihmisellä on luonnolli-
nen taipumus tehdä jotakin, ei seuraa, että hänen pitäisi tehdä 
niin.231 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

66

More, Montaigne ja Spinoza

Eutanasian puolestapuhujat ovat kohottaneet renessanssihuma-
nisti ja yhteiskuntafilosofi Thomas Moren (1478–1535) armo-
kuoleman puolustamisen ikoniksi. More nimittäin kirjoitti tun-
netuimmassa teoksessaan Utopia (1516), että elämästä on 
viisainta hankkiutua eroon, jos se on pelkkää kidutusta:

Mutta jos tauti ei ole vain parantumaton vaan lisäksi aihe-
uttaa jatkuvaa tuskaa ja kärsimystä, silloin papit ja viran-
omaiset vetoavat siihen, että potilas ei enää pysty mihin-
kään tehtäviin elämässä vaan on taakaksi toisille ja vaivaksi 
itselleenkin ja elää pelkkää varjoelämää. He neuvovat, ettei 
hänen pitäisi enää ruokkia tuota tuhoisaa tautiaan eikä epä-
röidä kuolla, koska elämä on hänelle kidutusta; hänen pi-
täisi toiveikkain mielin joko itse vapauttaa itsensä katkeras-
ta elämästään tai vapaaehtoisesti sallia toisten auttaa itsensä 
siitä eroon. Potilaalle selitetään, että koska hän ei kuolemal-
laan katkaisisi mitään miellyttävää olotilaa vaan pelkästään 
kärsimykset, se olisi viisas teko, ja koska hän seuraisi tässä 
asiassa pappien eli Jumalan tulkkien neuvoja, hän toimisi 
myös pyhästi ja hurskaasti. Ne jotka vakuuttuvat tästä pu-
heesta, joko vapaaehtoisesti paastoavat itsensä hengiltä tai 
nautittuaan unilääkettä nukahtavat pois ilman mitään kuo-
leman tuntemusta. Jos joku ei tätä halua, häntä ei vapaute-
ta elämästä vastoin tahtoaan, ja häntä kohdellaan yhtä huo-
maavaisesti kuin ennenkin. Tällaiseen vakaumukseen 
perustuvaa kuolemaa pidetään kunniakkaana. Mutta jos 
joku surmaa itsensä tavalla, jota papit ja senaatti eivät hy-
väksy, hänen ei katsota ansaitsevan tavallista eikä poltto-
hautausta vaan hänet heitetään häpeällisesti hautaamatta 
suohon.232

Tämä on poikkeuksellisen itsemurhamyönteistä puhetta mie-
heltä, joka myöhemmin kanonisoitiin pyhimykseksi. Vaikka 
eutanasian puolustajat ovat nostaneet Moren näkemyksensä 



67

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

filosofianhistorialliseksi takuumieheksi, Moren itsemurhakäsi-
tyksiin syventynyt Paul D. Green on todennut, että sekä ne, 
jotka tuomitsevat Moren itsemurhan hyväksymisestä, että ne, 
jotka ylistävät häntä eutanasiamyönteisestä vapaamielisyydestä, 
ymmärtävät Utopian tekstin väärin. Utopian asukkaat eivät ole 
kristittyjä eikä heidän moraalinsa ole kristittyä moraalia. Mo-
ren tarkoituksena oli luoda kuva maasta, jonka asukkaat ovat 
hyveellisiä pakanoita, ja siksi hän käytti hyväkseen klassista an-
tiikkia.233 Utopian asukkaiden tapojen ei ole tarkoitus heijastel-
la Moren omia kristillisiä näkemyksiä.

Greenin mukaan More ei hyväksynyt itsemurhaa missään 
muodossa. Kun More ajautui paavia kannattavien näkemysten-
sä vuoksi ristiriitaan Englannin vallanpitäjien kanssa ja hänet 
vangittiin Lontoon Toweriin, hän kärsi sekä rintavaivoista että 
virtsakivistä mutta tarkasteli tilannettaan ajatellen, että vastoin-
käymiset ovat osa Jumalan suunnitelmaa ja itsemurha sitä vas-
toin väärin234. Näin ollen Utopian vapaaehtoista kuolemaa käsit-
televä jakso olisi pelkkä antiikin oppien heijastuma, jonka 
perusteella ei pidä tehdä johtopäätöksiä Moren omista näke-
myksistä. Moren elämänvaiheiden valossa Greenin näkemys on 
uskottava.

Skeptisismistä ja stoalaisuudesta vaikutteita ammentanut es-
seisti Michel de Montaigne (1533–1592) sen sijaan ei ollut kristil-
linen ajattelija. Hän kuului niihin, joiden mukaan filosofia 
opettaa ihmistä valmistautumaan kuolemaan. Hänelle kuolemi-
sen taito on olennainen osa elämäntaitoa235, ja häntä on myös 
sanottu ensimmäiseksi uuden ajan filosofiksi, joka otti välimat-
kaa kristilliseen itsemurhaetiikkaan236. Valistusfilosofi La Met-
trie kutsui Montaignea ”ensimmäiseksi ranskalaiseksi, joka us-
kalsi ajatella”237. Esseidensä toiseen niteeseen sisältyvässä 
kirjoituksessa ”Kean saarella vallinnut tapa”238 hän toteaa, että 

”[v]apaaehtoinen kuolema on kaunein. Elämä on riippuvainen 
muiden tahdosta, kuolema omasta tahdostamme. Meidän ei 
pidä missään noudattaa omia tuntemuksiamme yhtä tarkasti 
kuin tässä. […] Elämä on orjuutta, jos siitä puuttuu vapaus 
kuolla”239. Montaigne viittaa stoalaisten käsitykseen siitä, että 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

68

viisas voi poistua elämästä täysivoimaisena kunhan vain tekee 
sen oikeaan aikaan. Montaigne katsoo, että ihmisen elämä on 
hänen omaa omaisuuttaan, ja siksi hän saa tehdä sillä mielensä 
mukaan:

Samoin kuin en riko varkaille tarkoitettua lakia, kun vien 
mennessäni oman omaisuuteni tai leikkaan auki oman 
kukkaroni, enkä tuhopolttajille tarkoitettua lakia, kun pol-
tan oman metsäni; samoin en myöskään ole sidottu nou-
dattamaan murhaajille tarkoitettuja lakeja, kun riistän 
oman henkeni.240

Montaigne sanoutuu siis irti Augustinuksen käsityksestä, jonka 
mukaan itsemurha on murha. Hän tuntee kuitenkin yleisimmät 
itsensä surmaamista vastaan esitetyt perustelut: ihmisellä on 
lupa lähteä elämästä vasta Jumalan luvalla, vastoinkäymisten 
kestäminen vaatii enemmän kuin kuolema, on pelkurimaista 
paeta kohtaloa, ja kun ihminen kuolee, jäljelle ei jää enää ke-
tään, joka olisi vapautunut kuoleman katkaisemista vaivoista241. 
Itsetuho voi aiheutua mielen järkkymisestä, eikä koskaan tiedä, 
mitä huomenna saattaa tapahtua.

Mielessä temmeltävät harhat saavat huutia, kun Montaigne 
miettii, milloin itsensä surmaaminen voisi olla sallittua. Hän 
vetoaa Pliniuksen auktoriteettiin ja toistaa tämän käsityksen, 
jonka mukaan kivet virtsarakossa ovat painavin syy tappaa it-
sensä242. Ajatus siitä, että ihmisellä on oikeus tappaa itsensä 
tuskallisten fyysisten vaivojen vuoksi, on peräisin jo antiikista. 
Fyysisen kivun välttämisen ohella Montaigne tuntuu ajattele-
van, että häpeän karttamiseksi on paikallaan surmata itsensä tai 
joku muu. Hän kertoo hyväksyvästi muun muassa sisilialaises-
ta, joka turkkilaisten hyökätessä tappoi ensin hehkeät tyttären-
sä, sitten näiden äidin ja hyökkäsi lopulta turkkilaisten kimp-
puun ja päätyi näiden paloiteltavaksi243. Sitten hän kertoo 
episodin, joka makaaberiudessaan ansaitsee tulla siteeratuksi 
kokonaisuudessaan:



69

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

Minulle on kerrottu ylhäissyntyisestä vangista eräässä rans-
kalaisessa vankilassa: Kun hänen vanhempansa saivat tietää 
varmuudella, että hänelle langetettaisiin kuolemantuomio, 
he halusivat estää niin häpeällisen lopun ja hankkivat papin 
kertomaan hänelle, että oli erittäin tehokas keino päästä 
vapauteen. Hänen piti uskoa henkensä erään pyhimyksen 
suojelukseen, esittää tälle tietty pyyntö ja sen jälkeen olla 
viikon ajan nauttimatta mitään ravintoa, tunsipa hän itsen-
sä miten heikoksi ja voimattomaksi tahansa. Vanki noudat-
ti neuvoa, ja ymmärtämättä mitä hän oli tekemässä hän 
vapautti sillä tavoin itsensä hengestään ja vaarasta.244

Nimettömäksi jäävän vangin tapausta on vaikea mieltää itsemur-
haksi, koska vanki tuskin itse suunnitteli surmaavansa itseään. Se, 
että Montaigne käsittelee tapausta itsensä surmaamisen yhtey-
dessä, paljastaa kuitenkin, ettei hänellä ollut käytettävissään ”it-
semurhan” kaltaista suhteellisen selvärajaista kattokäsitettä. Oli 
miten oli, Montaigne päätyy hyväksymään itsensä tappamisen 
ainakin jos kestämätön kipu tai pelko hirvittävästä kuolemasta 
siihen ajavat. Olennaista on se, että Montaigne kiistää itsemur-
han kuuluvan abstraktien moraalikysymysten piiriin. Itsemur-
han ongelmaa ei voi pohtia ehdottomasti vaan kysymys itsemur-
hasta on ratkaistava aina tilannekohtaisesti245. Näin Montaigne 
ottaa askeleen kohti yleisluontoisia pohdiskeluja tilannekohtai-
sempaa moraalia. 

Sen paremmin More kuin Montaigne ei ajatellut, että itse-
murha olisi jossain mielessä mahdoton teko. Benedictus de Spi-
noza (1632–1677) sen sijaan päätyi tällaiseen tulokseen. Sekä ai-
kakauden teologit että lääkärit pitivät itsesäilytysvaistoa ihmisen 
voimakkaimpana viettinä, joten sen kumoutuminen vaati seli-
tyksen246. Spinozan mukaan ihmisen conatus eli halu pysytellä 
olemassa on niin vahva, että on mahdoton kuvitella jonkun sur-
maavan itsensä omasta tahdostaan. Etiikassaan hän toteaa yksi-
kantaan, että ”[m]ikään olio ei voi tuhoutua muusta kuin ulkoi-
sesta syystä” ja että ”[j]okainen olio pyrkii säilymään olemisessaan, 
sikäli kuin siitä riippuu”247. Toisin sanoen olio voi tuhoutua vain 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

70

ulkoisista syistä, ei sisäisistä. Spinozalle itsesäilytyspyrkimys co-
natus ei ole vapaaseen tahtoon liittyvä asia vaan olion synnyn-
näistä rakkautta olemassaoloonsa248. Itsemurhan aiheuttaa aina 
jokin ulkoinen syy, tekee meidän sitten mieli kutsua sitä fyysi-
seksi tai psyykkiseksi. Spinoza-tutkija Jon Miller on todennut, 
että Spinozan filosofian valossa itsensä murhaaminen on anka-
rasti ottaen mahdotonta249. Spinoza ilmaisee asian näin:

Korostan, ettei kukaan kieltäydy ruuasta tai tee itsemurhaa 
oman luontonsa välttämättömyydestä, vaan ulkoisten syi-
den pakottamana, mikä voi tapahtua hyvin monella tavoin. 
Yksi näet tappaa itsensä, koska toinen pakottaa hänet siihen 
tarttumalla hänen käteensä joka sattuu pitämään miekkaa 
ja kääntää sen hänen sydäntään kohti; toisen taas, kuten 
Senecan, on tyrannin käskystä pakko avata valtimonsa: hän 
siis tahtoo välttää suuremman pahan valitsemalla pienem-
män; joku taas tekee itsemurhan, koska piilevät ulkoiset 
syyt ohjaavat hänen mielikuvitustaan ja vaikuttavat hänen 
ruumiiseensa siten, että se omaksuu toisen, aiempaan näh-
den vastakkaisen luonnon, mistä tajunnalla ei voi olla ideaa. 
[…] Mutta että ihminen oman luontonsa välttämättömyy-
destä pyrkisi siihen, ettei olisi olemassa tai muuttuisi toi-
seksi lajiksi, on yhtä mahdotonta kuin että tyhjästä syntyisi 
jotain, kuten jokainen pienellä pohtimisella voi havaita.250

Spinozan näkemystä on tulkittu niin, että kyky tehdä itsemur-
ha ei kuulu itsemurhaajan persoonaan, mutta jos ulkoiset olot 
ajavat riittävän voimakkaasti itsemurhaa kohti, ihmisen kyky 
pysytellä hengissä ei enää riitä vaan ihminen alkaa toimia itse-
tuhoisesti251. Näin ollen ihminen tappaa itsensä ainoastaan ul-
koisten syiden pakottamana, ei koskaan sisäisestä luonnostaan. 
Jos tunnustetaan ajatuksen koko painavuus, on tunnustettava 
myös itsemurhan mahdottomuus. Modernit tulkinnat ovat 
vaarassa viedä Spinozan argumentilta terän, jos ne tarttuvat sii-
hen tarkoituksenaan pelastaa itsemurhan käsite, siis tarkastella 
Spinozan väittämiä siltä kannalta, mistä näkökulmasta hänen 



71

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

perusteluittensa ottaminen huomioon antaisi edelleen mahdol-
lisuuden jatkaa itsemurhan käsitteen soveltamista totuttuun 
tapaan. Tällöin ajatellaan, että itsemurhan käsitteen käyttökel-
poisuus on ja pysyy. Spinozan sille esittämä haaste jää huo-
miotta.

Spinozan ajattelutapaa on arvosteltu siitä, että viime kädessä 
se hävittää itsemurhan ja muunlaisten kuolintapojen erottelun. 
Siitä puolestaan seuraa, että myös esimerkiksi masennuksen 
vuoksi tehdyn itsemurhan ja sankarillisen uhrautumisen erotta-
minen toisistaan muuttuu mahdottomaksi, kaikki kun on yhtä 
ja samaa ulkoisten syiden taakan alle lannistumista252. Näke-
myksessä ei oteta huomioon, ettei Spinoza pyri arvioimaan itse-
murhaa moraalin näkökulmasta. Se, ettei itsemurha sovi yhteen 
ihmisen luonnon kanssa, on ontologinen, ei moraalinen asia.

Nykylukijat ovat ymmärtäneet Spinozan kannan muun 
muassa niin, että itsemurhien lisääntyminen kertoo yhteisestä 
epäonnistumisesta. Ei ole onnistuttu luomaan ympäristöä, jossa 
ihmisen synnynnäinen säilymishalu voisi toimia253. Tulkinnan 
riskinä on se, että sen perusteella itsemurhat voidaan panna 
jäännöksettömästi yhteiskunnan syyksi.

Valistus
Valistuksen aikakaudella suhde itsemurhaan muuttui. Moraali-
sia tuomioita ei enää jaeltu aivan samaan tapaan kuin ennen. 
Vaikutusvaltaisimman itsemurhan apologian kirjoitti ruotsa-
lais-saksalainen kirkonmies Johann Robeck, joka myös päätti 
elämänsä itsemurhaan: Robeckin filosofi-ihanteen mukainen 
ajattelija suhtautuu elämään välinpitämättömästi ja asettaa 
kuoleman elämän edelle. Sielun kuolemattomuus ei huoletta-
nut Robeckia: jos sielu on kuolevainen, itsemurha ei ole sen 
kummempi asia kuin kuolema ylipäänsä, kun taas kuolematto-
malle sielulle on vain hyvä päästä vapautumaan ruumiin kah-
leista. Lisäksi Robeck kehitti voimallisen vasta-argumentin 
kristillisperäiselle ajatukselle, jonka mukaan ihminen ei saa 
tappaa itseään, koska elämä on Jumalan antama lahja. Robeck 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

72

nimittäin vastasi, että lahjoittaminen tekee lahjasta saajan 
omaisuutta, ja niinpä tämä voi tehdä lahjalle mitä mielii254. Ro-
beck aikoi kirjoittaa aiheesta väitöskirjan, mutta Uppsalan ark-
kipiispa kielsi häntä. Niinpä Robeck muutti Ruotsista Saksaan, 
missä hän ryhtyi jesuiitaksi. Kesällä 1735 hän ilmoitti aikeistaan 
tehdä itsemurha, souti merelle ja hukuttautui.255

Nykyisin Robeckin panos aikansa filosofiseen keskusteluun 
muistetaan ainoastaan itsemurhan yhteydessä. Hänestä on tul-
lut unohdettu ajattelija, jonka latinankielisistä kirjoituksista ei 
juuri ole vaivauduttu ottamaan uusia painoksia. Niitä ei ole 
myöskään käännetty, vaikka Robeckin Exercitatio philosophia de 
morte voluntaria (1736) epäilemättä puolustaisi paikkaansa filo-
sofisen itsemurhakirjallisuuden kaanonissa. Täydellisesti Ro-
beck ei kuitenkaan ole vaipunut unholaan, sillä hänet mainitaan 
sivumennen nimeltä esimerkiksi Voltairen romaanissa Candide 
(1759).

Robeckin avauksien tapaan valistusajattelu korosti vapautta 
ja järkeä ja pyrki heikentämään auktoriteetteja, mutta henki-
sen ilmapiirin muutos ei johtanut yleiseen itsemurhamyön
teisyyteen. Valistusajattelijoiden eripurainen joukko ei ollut 
yksimielinen edes itsetuhon tekoja tarkastellessaan. Varhaisva-
listaja Montesquieu (1689–1755) ei puolustanut itsemurhaa 
vaan yritti ymmärtää, miksi joissain maissa tehdään itsemur-
hia256. Persialaiskirjeissään (1721) hän ihmetteli lakeja, joita it-
semurhaa vastaan säädetään. Lakien hengessä (1748) hän puo-
lestaan asetti vastakkain muinaiset roomalaiset ja oman 
aikansa englantilaiset; hänen mukaansa itsensä tappaminen 
liittyi roomalaisten ajatteluun ja heidän tapoihinsa eivätkä he 
koskaan surmanneet itseään ilman syytä, mutta englantilaiset 
sen sijaan tekivät itsemurhia jopa onnensa kukkuloilla, koska 
heidän fysiologinen rakenteensa altisti heidät elämään kylläs-
tymiselle. Jossakin saattaa olla syytä pitää voimassa itsemurhan 
kieltäviä lakeja, päätteli ilmaston ja ruumiinrakenteen vaiku-
tukseen uskonut Montesquieu, mutta englantilaisia itsemur-
han tiimoilta ei ole syytä rangaista sen enempää kuin vähämie-
lisiä.257



73

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

Valistuksen häirikkö Julien Offray de La Mettrie (1709–1751) 
esitti antiikin hengessä, että elämästä on osattava lähteä kylmä-
verisesti. Materialistina hän ajatteli, että kuolema merkitsee yk-
sinkertaisesti kaiken loppua. Siksi hän liitti filosofian läheisesti 
kuoleman opettelemiseen:

Se, joka vapisee kuoleman lähestyessä, muistuttaa lasta, 
joka pelkää kummituksia ja henkiä. Kalpea aave voi koput-
taa ovelleni milloin tahtoo, en kauhistu lainkaan. Vain filo-
sofi on urhea siinä, missä useimmat urheat eivät lainkaan 
ole.258

Mutta vaikka La Mettrie ylisti kuolemisen taitoa filosofille 
ominaisena kykynä, hän ei kehottanut ihmisiä riistämään 
omaa henkeään. Päinvastoin: vaikka hän herätti omana aika-
naan pahennusta pitkälle viedyllä materialismillaan, kaikki 
hänen tuotannostaan löytyvät maininnat itsemurhasta puhu-
vat elossa pysyttelemisen puolesta. Hän totesi, ettei hän aio 
levittää stoalaisuuden myrkkyä: vaikka joku olisi kyllästynyt 
maailmaan, tämän pitäisi silti pysytellä elossa – uskonnon voi-
min, jos muu ei auta. Parasta hänen mukaansa oli kuitenkin 
turvautua inhimillisyyteen, sillä järkiolennolle uskonto on sa-
tua, mutta järkiolentoon vetoavat vaimon ja rakastajattaren 
kyyneleet sekä ajatus siitä, että itsemurhaaja riistää itsensä per-
heeltään, ystäviltään ja isänmaaltaan259. La Mettrien kirjallisen 
tyylin vuoksi on vaikea päästä perille siitä, milloin hän on va-
kavissaan ja milloin ei, mutta tekstiote lienee tulkittava argu-
mentiksi itsemurhaa vastaan.

Teoksessaan Anti-Sénèque (1748) La Mettrie esitteli käsityk
siään onnesta. Hän asettui aistionnen puolelle ja kiisti täysin 
järjen tai tiedon merkityksen onnellisuuden saavuttamisessa260. 
Näin hän asettui useimpien antiikin koulukuntien filosofiakäsi-
tystä vastaan. Hän korosti, että filosofin tehtävänä on pysytellä 
nykyhetkessä menneisyyttä märehtimättä ja tulevaisuutta pel-
käämättä261. Hän pohti, pitäisikö ihmisen jatkaa elämää kun 
siinä ei ole mitään hyvää vaan pelkkiä vastoinkäymisiä, mutta 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

74

hänen mukaansa itsemurhan puolesta voidaan esittää vain ”pe-
tollista sofismia, poeettista intoa ja pikkumaista suurisieluisuut-
ta”; jos viisas pystyy kohottautumaan ajatuksissaan ihmiskun-
nan yläpuolelle, hän ei myöskään suosittele itsemurhaa, sillä 
moinen todistaa ainoastaan kyvyttömyydestä seurata omia op-
pejaan262. Itse asiassa La Mettrie kääntää kuoleman pohtimiselle 
annetun painon sekä Senecaa että sinänsä ihailemaansa Mon-
taignea vastaan. Kuoleman alituinen pohtiminen estää ihmistä 
nauttimasta elämästä. Vaikka La Mettrie korosti, että filosofi 
osaa kuolla, filosofi ei hänen mukaansa kiinnitä huomiotaan 
kuolemaan vaan elämään.

Jean-Jacques Rousseaun (1712–1778) kirjeromaanissa La nou-
velle Heloïse (1761) yksi päähenkilöistä, Saint-Preux, suunnittelee 
itsemurhaa, mutta hänet vakuutetaan luopumaan siitä. Keskus-
telun aluksi Saint-Preux käy läpi yleisimmät itsemurhaa vastaan 
esitetyt argumentit. Hänen mukaansa ihmisellä on luonnollinen 
oikeus välttää uhkaavaa pahaa, ja niin ollen ihmisellä on vapaus 
tappaa itsensä jos hän ei tuota teollaan vahinkoa muille. Jos ih-
minen on saanut elämänsä Jumalalta, hän saa tehdä sillä mielen-
sä mukaan, sillä ihminen on saanut myös raajansa Jumalalta 
mutta voi silti turvautua amputaatioon kuolion uhatessa. Saint-
Preux kiistää jopa Platonin Faidonin auktoriteetin: hän toteaa, 
että jos itsemurhan kieltämiselle olisi perusteluja, Sokrates olisi 
tarkastellut niitä tarkemmin, ja lisää, että juuri Faidon oli kah-
desti Caton luettavana ennen kuin tämä luopui elämästä. Hän 
myöntää, että on olemassa muihin kohdistuvia velvollisuuksia, 
jotka vaativat ihmistä pysyttelemään elossa, mutta toisaalta esi-
merkiksi isänmaan etu tai vaikeudet lasten ruokkimisessa suoras-
taan velvoittavat itsemurhaan.263 Milord Édouard kuitenkin 
voittaa Saint-Preux’n elämälle korostamalla, että ihminen on 
hyödyllinen jo pelkkää elävyyttään, ja toteamalla, ettei ole Saint-
Preux’n asia verrata itseään suuriin roomalaisiin.

Vuoden 1765 Encyclopédie sisälsi artikkelin ”suicide”, jossa 
Denis Diderot asettui itsemurhaa vastaan. Hän perusteli vaalia 
sillä, että itsemurha rikkoo itsesäilytysvaistoa, Jumalan lakeja 
ja yhteiskuntaa vastaan. Näin hän otti huomioon aristoteelis-



75

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

spinozalaisen, platonistis-kristillisen ja valtiodemokraattisen 
itsemurhakiellon perinteen. Toisaalta hän totesi, ettei itsemur-
ha ole rikos, jos se tehdään mielenvikaisena tai synkän melan-
kolian vallassa.264 

D’Alembert (1717–1783) piti itsemurhaa rikoksena yhteiskun-
taa vastaan: itsemurhaa ei siis enää estänyt niinkään jumalalli-
nen järjestys tai valtio vaan ihmisten yhteisyys. D’Holbach 
(1723–1789) puolestaan esitti Morale universelle ou les devoirs de 
l’homme fondés sur la nature –kirjassaan (1776), että itsensä sur-
maavat melankolikot ja fanaatikot inhoavat itseään sairaalloises-
ti eivätkä enää piittaa omasta onnestaan. Väärällä nimellä jul-
kaistussa Système de la nature -teoksessaan (1770) hän oli 
kuitenkin tuuminut, että jos ihminen ei enää voi olla hyödylli-
nen yhteiskunnalle, hänellä ei myöskään ole enää velvollisuutta 
pysytellä hengissä. Kuolema parantaa kaikki ihmisen vaivat. 
Moniäänisyydestään huolimatta valistusajattelu siirsi myös itse-
murhakeskustelun kehikkoon, jossa argumentoinnin perusole-
tuksena oli koko ihmiskunnan yhteisyys.

Hume
Filosofisen itsemurhapohdinnan locus classicus on 1700-luvun 
skottivalistaja David Humen (1711—1776) postuumisti julkais-
tu essee ”On Suicide”. Pitkän linjan itsemurhafilosofi R. G. Frey 
on todennut, että esseen lukee jokainen, joka ottaa itsemurhan 
ongelman vakavasti265. Freyn mukaan Humen essee on itse 
asiassa raivostuttava, eikä sen raivostuttavuus ei piile siinä, että 
se onnistuu tekemään itsemurhasta jalon teon, vaan siinä, että 
se siirtää ihmiselämän Jumalan käsistä ihmisen omiin käsiin266. 
Frey saattaa yliarvioida Humen filosofisen vaikutusvallan, mutta 
Humen esseen puhdikkuutta ei käy kiistäminen. Tom L. 
Beauchamp on arvellut tekstin olevan Humen vaikutusvaltaisin 
ja useimmin painettu essee267. Itsemurhan apologia se ei kuiten-
kaan ole. Humen tavoitteena ei ole osoittaa, että ihmisen henki 
on hänen oman mielivaltansa varassa, eikä hän myöskään pyri 
osoittamaan, ettei itsemurhan tekeminen voisi olla väärin268. 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

76

Humen kannan sävykkyyden vuoksi tekstin saamaa vähäistä 
akateemista huomiota on ihmetelty: kirjoitus ei ole niin itses-
tään selvä ja kaikin puolin selkeä, ettei se kaipaisi analyyseja269.

Hume kirjoitti esseen vuoden 1755 korvilla ja se painettiin 
teokseen Five Dissertations. Kirja herätti kuitenkin jo ennen jul-
kaisemistaan niin paljon pahaa verta, että Hume ja hänen jul-
kaisijansa Andrew Millar päättivät jättää esseen pois kirjasta. 
Suurimpana syynä Humen luopumiseen ei ollut varovaisuus 
vaan muuan hänen ystävänsä. Joku hänen ystävistään onnistui 
nimittäin vakuuttamaan hänelle, että esseen julkaiseminen olisi 
perin onneton ajatus; on epäilty, että tuo ystävä olisi ollut Adam 
Smith, mutta ounastusta ei ole pystytty näyttämään toteen270. 
Vuonna 1777, vuosi Humen kuoleman jälkeen, essee julkaistiin 
ilman kirjoittajan nimeä – ja ilman Humen lupaa. Humen ni-
mellä varustettuna se saatettiin julkisuuteen vuonna 1783. Frey 
pitää esseetä niin tulenarkana, että hän tulkitsee Humen vaike-
nemisen viisaaksi, vaikka oikeauskoiset kristityt olivat perillä 
Humen itsemurhanäkemyksistä jo ennen tämän kuolemaa271. 
Federico Fontaneton mukaan essee taas on niin hyvä esimerkki 
Humen ajattelijantyylistä, että sitä on mahdoton pitää pelkkänä 
retoriikkaharjoituksena: pikemminkin se on harkittu hyökkäys 
kristillistä moraalia vastaan272.

Hume aloittaa esseensä toteamalla, että filosofia on suveree-
nia vastalääkettä taikauskolle ja väärälle uskonnolle273. Lähtö-
kohta on siis valistuksellinen: Hume tahtoo vapauttaa ihmiset 
virheellisten uskomusten vallasta. Beauchamp on todennut, että 
Humen asenne on osittain metafilosofinen: Hume kertoo kir-
joituksensa aluksi, mitä filosofia on, ja samalla hän tekee selväk-
si, että sekä uskonnolliset että psykologiset itsemurhaan liittyvät 
uskomukset ovat enemmän tai vähemmän puljutusta274. Esseen 
alkujaksolla ei ole selvää yhteyttä varsinaisiin itsemurhaan liitty-
viin argumentteihin, mutta kuvaamalla filosofian tehtävää 
Hume tekee selväksi, että hän haluaa lukijoidensa lukevan teks-
tiä filosofiana eikä esimerkiksi pamflettina tai retorisena harjoi-
tuksena275. Linjauksen ansiosta lukijalla on lupa odottaa esseeltä 
filosofista argumentaatiota, ei pelkkää retorista lentoa.



77

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

Humen mukaan taikausko riistää ihmiseltä vallan tämän 
omaan elämään niin, ettei ihminen edes uskalla yrittää paeta 
kurjaa elämäänsä koska pelkää loukkaavansa luojaansa. Myös 
tässä mielessä hän on mukana valistuksellisessa ihmisen vapau-
den korostamisen hankkeessa. Erikoislaatuisempi on Humen 
ajatus siitä, että jos ihminen on muutoin valmis lopettamaan 
elämänsä, ainoastaan taikausko voi estää häntä tekemästä 
niin276. Harhaisten käsitysten valta kasvaa Humen käsittelyssä 
melkoiseksi.

Hume päättelee, että voidakseen olla rikos itsemurhan tulisi 
olla rikkomus Jumalaa, lähimmäistä tai itsemurhaajaa itseään 
kohtaan, ja niin hän ryhtyy tarkastelemaan itsemurhaa vastaan 
esitettyjä perusteluja yksi kerrallaan. Hume ei mainitse Tuomas 
Akvinolaista eikä hän käytä tomistista sanastoa asiansa muotoi-
lemiseen, mutta ytimeltään hänen tarkastelemansa itsemurhaa 
vastaan esitetyt argumentit ovat samat kuin Tuomaan esittä-
mät277. Näin Humen essee ankkuroituu sekä filosofian että teo-
logian historiaan. On tosin muistutettu, että Humen luettele-
mat kolme vaihtoehtoa eivät välttämättä kata kaikkia 
mahdollisuuksia kieltää itsemurha278.

Merkillepantavaa on, ettei Hume pyri osoittamaan itsemur-
haa oikeudeksi. Hän pyrkii osoittamaan, ettei ole olemassa mo-
raalista velvollisuutta olla tekemättä itsemurhaa279. Hume ei siis 
etene samaan suuntaan kuin ne nykyajan itsemurhan puolusta-
jat, joiden mukaan ihmisellä tulee halutessaan olla oikeus luo-
pua elämästään. Humelle itsemurha ei ole positiivinen oikeus. 
Hän väittää ainoastaan, ettei ehdottomalla itsemurhakiellolla 
ole perusteita. Nämä ovat kaksi eri asiaa. Myös niiden seurauk-
set eroavat toisistaan ratkaisevasti.

Kun Hume tarkastelee argumenttia, jonka mukaan itsemur-
haaja tekee rikoksen Jumalaa vastaan, hän ei lähde haastamaan 
ihmisten uskoa Jumalaan, vaan sen sijaan hän ajattelee asian 
niin, että itsemurhan tulisi olla Jumalan asettamien luonnonla-
kien rikkomus, jotta se voisi olla rikos Jumalaa kohtaan280. Itse-
murha ei kuitenkaan voi olla rikkomus Jumalaa vastaan. Jos 
Jumala on kerran säätänyt luonnonlait, kaikki oliot noudattavat 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

78

niitä. Jos ihminen valjastaa vesivoiman koneittensa käyttöön, 
hän ei suinkaan kajoa luodun jumalalliseen järjestykseen. Juma-
la ei ole tehnyt asioista eriarvoisia vaan kaikki noudattelee sa-
moja lakeja. Niin ollen ihminen toimii väistämättä Jumalan 
säätämien luonnonlakien asettamissa rajoissa. Hume kannattaa 
determinististä käsitystä, jonka mukaan kaikki, mikä maailmas-
sa tapahtuu, myös ihmisen teot, on determinististen kausaali
lakien alaista281. Jos Jumala on pannut ihmisen toimimaan mää-
rälakien mukaan, on mieletöntä väittää, että ihminen voisi 
tehdä mitään sellaista, mikä rikkoisi noita lakeja. Hume provo-
soi lukijaansa kysymällä, onko kenties elämään väsynyt ja elä-
määnsä kyllästynyt mies, joka voittaa kuolemanpelon ja pääsee 
itsemurhan avulla pakoon surkeuttaan, loukannut Jumalaa se-
koittamalla maailmankaikkeuden järjestyksen.

Kun siis kokoamme nämä johtopäätökset yhteen, havait-
semme, että ihmiselämä on riippuvaista aineen ja liikkeen 
yleisistä laeista, eikä näiden yleisten lakien häiritseminen 
tai muuttaminen niin ollen ole sallimuksen aluelle tunkeu-
tumista: Eikö jokainen niin ollen ole vapaa hankkiutumaan 
eroon omasta elämästään? Ja eikö hänellä ole lupa käyttää 
tuota voimaa, jonka luonto on hänelle suonut? Kumotak-
semme tätä johtopäätöstä puoltavat todisteet meidän on 
osoitettava, miksi tämä erityistapaus on poikkeus; siksikö, 
että ihmiselämä on niin tärkeää, että on ihmisen harkinta-
kyvyltä röyhkeää hankkiutua siitä eroon? Mutta ihmisen 
elämä ei ole maailmankaikkeudelle sen tärkeämpi kuin os-
terin.282

Hume pyrkii sijoittamaan ihmisen omalle paikalleen maailman-
kaikkeudessa, mutta kuten Thomas Holden on huomauttanut, 
kannattaa tarkata sitä, mitä Hume sanoo. Hume toteaa, ettei 
ole mitään syytä ajatella, miksi ihmisellä olisi Jumalan silmissä 
erityinen sija; hän ei väitä, että ihmisen merkitys Jumalalle olisi 
erityisen alhainen283. Hume katselee asioita niin laajasta näkö-
kulmasta, että ihminen ja osteri asettuvat samalle tasolle mutta 



79

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

eivät toinen toistaan alemmas. Lisäksi hän puhuu yksittäisestä 
ihmisestä: hän ei rakenna hierarkioita lajien välille vaan toteaa, 
ettei yksittäisen ihmisen kuolema hetkauta universumia sen 
enempää kuin yksittäisen osterin. Tekstijaksosta on silti löydetty 
kylmäävyyttä: jos ihminen on yhtä vähämerkityksinen kuin os-
teri, edes hänen itsemurhansa ei järkytä maailmankaikkeutta. 
Maailmankaikkeuden näkökulmasta tämä pitää tietysti paik-
kansa.

Saattaa olla, että Hume yrittää ottaa välimatkaa itsemurhan 
herättämiin tunteenomaisiin reaktioihin. Hän havaitsee ihmis-
elämän niin hauraaksi, että jopa kärpänen tai hyönteinen pystyy 
tuhoamaan sen284, ja Kenneth R. Merrill tulkitsee kohtaa niin, 
että koska luoja ei ole tehnyt ihmisistä sen kestävämpiä, myös-
kään ihmisten itsensä ei tarvitse olla kovin tarkkoja elämänsä 
kanssa: itsemurha ei voi olla Jumalan lain vastainen teko, kun 
otetaan huomioon se, miten kuolinalttiiksi Jumala on ihmisen 
luonut285. On väitetty, että vaikka Hume päättelee sinänsä moit-
teettomasti, hän tuntuu loittonevan todella kauas itsemurhan 
ongelmasta: hänen johtopäätöksiään ei ole helppo hyväksyä, 
koska hän tuntuu tekevän ihmiselämästä niin täydellisen merki-
tyksetöntä, että useimpien lukijoiden on vaikea katsoa asioita 
hänen näkökulmastaan286. Mutta jos ihmiselämä tuntuu liikut-
tavan Jumalaa tai maailmankaikkeutta, Humen yhdenteke-
vyysargumentti menettää voimansa.

Toinen tapa muotoilla ihmisen velvollisuus Jumalaa kohtaan 
on ajatella, että Jumala on luovuttanut elämän ihmiselle eikä 
tämä saa tehdä sille mielensä mukaan. G. R. McLean on kerto-
nut esimerkin: Olet vienyt rahasi pankkiin, mutta kun menet 
nostamaan niitä, pankinjohtaja kertoo ostaneensa niillä uuden 
auton vaimolleen. Pankinjohtaja vetoaa siihen, että jos hän on 
kerran suojellut rahoja ryöväreiltä, hän voi myös käyttää rahat 
loukkaamatta asiakkaansa oikeuksia. McLean toteaa, että esi-
merkki osoittaa Humen oletukset vääriksi: jos joku saa jotakin 
huollettavakseen, hän ei saa tehdä sille mitä mielii.287 McLea-
nin esimerkki ei kuitenkaan vastaa täysin Humen kuvaamaa 
tilannetta. Vaikka ihminen olisikin saanut elämänsä Jumalalta, 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

80

häneltä ei ole kysytty mitään. Pankinjohtaja sen sijaan on il-
moittautunut suojelemaan tallettajien rahoja omasta halustaan. 
Ihmisellä ei siis välttämättä ole velvollisuutta pitää huolta elä-
mästään, koska hän ei ole päässyt vaikuttamaan siihen, ottaako 
hän sen vastaan. Hume itse katsoo, että sallimus on antanut 
ihmiselle muun ohella mahdollisuuden lopettaa elämänsä. Sik-
si miekkaansa heittäytyvä itsemurhaaja saa surmansa yhtä lailla 
Jumalan kädestä kuin omasta kädestään, eikä ihminen Jumalan 
säätämien luonnonlakien maailmassa voi tehdä mitään sellaista, 
mikä loukkaisi Jumalaa288.

Teologiaa vastaan suuntautuvia Humen argumentteja on ar-
vosteltu. Eräiden kirjoittajien mukaan Humelta jää huomaa-
matta luonnollisen oikeuden teoreetikoille tärkeä erottelu, kun 
hän toteaa, että ihmisen on kerta kaikkiaan mahdotonta rikkoa 
Jumalan asettamia luonnonlakeja. Hume tuntuu samastavan 
luonnonlait ja luonnolliset lait, vaikka luonnonlait ovat luon-
teeltaan kuvailevia – ne kuvaavat sitä, miten luonto toimii – 
mutta luonnolliset lait ohjailevia: luonnolliset lait piirtävät ih-
misen toiminnalle rajat, ja niin ollen luonnollisen oikeuden 
kannattaja voi sanoa, että itsemurha on väärin, koska se rikkoo 
luonnollista lakia, vaikka se onkin luonnonlakien mukainen ta-
pahtuma289. Hume samastaa Jumalan järjestyksen rikkomisen 
luonnonlakien rikkomiseen. Humelle voitaisiin vastata myös, 
että vaikka ihmisellä olisi vapaus toimia luonnonlakien puitteis-
sa, ei se tarkoita, että kaikki hänen tekonsa ovat sallittuja. Mutta 
ennen kuin Humea syytetään luonnonlakien ja luonnollisen 
lain sekoittamisesta toisiinsa, on muistettava, ettei Hume väitä, 
että luonnonlakien deterministisyys siirtäisi kaikki ihmisen teot 
hyvän ja pahan tuolle puolen. Hän väittää ainoastaan, etteivät 
luonnonlakeja noudattavat teot voi olla rikoksia luonnonlait 
säätänyttä Jumalaa kohtaan290. Hän kannattaa näkemystä, jonka 
mukaan kaikki teot ovat selitettävissä kausaaliketjuin, syyn ja 
seurauksen avulla, ja tietysti myös murhat, barbaariset julmuu-
det tai aseistetut ryöstöt kuuluvat luonnonlakien piiriin. Hän ei 
kuitenkaan kiistä moraalisten mittapuiden olemassaoloa291. Hän 
kumoaa tietynlaiset luonnolliseen lakiin perustuvat argumentit 



81

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

itsemurhaa vastaan mutta ei oikeuta itsemurhaa: jos hän nimit-
täin tekisi niin, hän tulisi samalla hyväksyneeksi kaikenlaiset 
konnuudet ja julmuudet292. Tällaisesta häntä on myös syytetty, 
mutta arvosteluun on vastattu sanomalla, että luonnon lainalai-
suus ja ihmisen moraalinen vastuu voidaan hänen katsannos-
saan liittää yhteen.

Sen sijaan Hume yrittää kammeta kristityn uskomukset 
oman kantansa tueksi: hän kysyy, miksi itsemurhasta pitäisi teh-
dä poikkeus, kun ihminen muutenkin vaikuttaa maailman me-
noon, ja toisaalta hän pyrkii osoittamaan, että kun ihminen te-
kee itsemurhan, hän ei riko luonnonlakeja293. Hän jatkaa 
argumentaatiotaan väittämällä, että jos ihmisen kuolema kuu-
luisi yksinomaan Jumalalle, myös elämän jatkumisen puolesta 
toimiminen olisi Jumalan lakien rikkomista. Mies, joka yrittäisi 
uimalla pakoon uppoavasta veneestä, olisi yhtä suuri maailman-
järjestyksen rikkoja kuin itsemurhaaja, ja sairaan pelastaminen 
lääkkein tai leikkauksin olisi Jumalan suunnitelmiin puuttumis-
ta. Näistä lähtökohdista Hume päätyy ajattelemaan, ettei maail-
mankaikkeudessa tapahdu mitään ilman sallimuksen ohjausta. 
Niin ollen myös Jumalan loukkaaminen tappamalla itsensä on 
mahdotonta.

Humen deterministisiä premissejä on kritisoitu. Lisäksi on 
väitetty, että Hume lipsahtaa päätelmissään kuvailevuudesta 
normatiivisuuteen. Thomas Holdenin mukaan Hume ei kui-
tenkaan pyri osoittamaan, että mikä tahansa mielivaltainen 
teko olisi sallittu. Hume yrittää osoittaa ainoastaan sen, ettei 
mitään tekoa ole kielletty siksi, että sen tekemättä jättäminen 
olisi velvollisuus Jumalaa kohtaan.294 Humen argumentti, joka 
perustuu luonnon determinismiin, ei toisin sanoen johda mo-
raalin kieltämiseen, koska Hume ei sano siinä yhtään mitään 
siitä, miten ihmiset reagoivat toistensa tekoihin. (Sivumennen 
sanoen determinismin hyväksyminen ei ylipäänsä merkitse sitä, 
että ihmisten reaktiot erilaisiin inhimillisiin toimiin muuttuisi-
vat mielivaltaisiksi: jos ihmiset ovat determinoituneita reagoi-
maan määräasioihin moraalisesti, he reagoivat niihin moraali-
sesti.)



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

82

Humen argumentti voidaan yleistää koskemaan myös kaik-
kia muita tekoja kuin itsemurha. Tämä saattoi myös olla Hu-
men tarkoitus: kun osoitetaan, ettei itsemurhakieltoa voida pe-
rustella teologisin perustein, todistetaan samalla, ettei mitään 
moraalisia kieltoja voida perustella teologisin perustein295. Tämä 
on merkittävä askel uskonnollisesta moraalista kohti maallista 
moraalia ja selittää osaltaan myös sen, miksi Humen itsemurha-
essee puhuttelee nykylukijaa siinä missä Augustinuksen ajatuk-
set samasta aiheesta eivät puhuttele. Humea onkin luonnehdit-
tu käytännöllisesti suhtautuvaksi ateistiksi, joka ajattelee, ettei 
Jumalalla ole mitään tekemistä ihmisten käytännön elämän 
kanssa296. Aikansa henkisen ilmaston vuoksi Humen ei kuiten-
kaan kannattanut julistautua ateistiksi, vaan pikemminkin hän 
meni vastapelureitaan vastaan niin pitkälle kuin hänen omien 
argumenttiensa kannalta oli mahdollista.

Tämän retorisen strategian vuoksi Hume suo teologisten ar-
gumenttien käsittelylle nykykatsannossa kohtuuttoman paljon 
huomiota. Syy oli yksinkertainen: hän tiesi monien aikalaislu-
kijoittensa ottavan teologiset perustelut vakavasti, ja hänen ai-
kanaan oli todennäköistä, että jos itsemurhaa pidettiin vääränä, 
sitä pidettiin vääränä juuri teologisista syistä297. Uskonnollinen 
argumentti oli yleisin itsemurhaa vastaan esitetty argumentti.

Kun Hume osoittaa, ettei itsemurha voi loukata Jumalaa, 
hän ei kuitenkaan osoita, ettei itsemurha voisi olla rike muita 
ihmisiä kohtaan. Siksi hän siirtyy pohdiskelunsa toiseen vai-
heeseen ja ryhtyy miettimään ihmisten keskinäisiä suhteita. 
Hän päätyy ennalta-arvattavaan lopputulokseen. Itsemurha ei 
voi olla rikkomus yhteiskuntaa vastaan, sillä kuollut ihminen ei 
tee pahaa, hän vain lakkaa tekemästä hyvää, eikä kuolleelta toi-
saalta voida odottaa yhteiskunnalle mitään vastineeksi, sillä 
myöskään yhteiskunta ei enää pysty antamaan hänelle mitään. 
Koska elämästä sen sijaan voi tulla yksilölle taakka, itsemurha 
saattaa jopa olla velvollisuus itsemurhaajaa itseään kohtaan, sil-
lä ”kukaan ei ole koskaan heittänyt elämää pois niin kauan 
kuin se on ollut elämisen arvoista”298. Väite on tietysti kiistan-
alainen.



83

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

Hume puhuu itsemurhasta muttei määrittele sitä. Hän läh-
tee siitä, että lukijalle on selvää, mitä itsemurhalla tarkoitetaan. 
Yhtä selvää hänelle on, ettei kukaan tapa itseään vähäpätöisistä 
syistä. Lähes koko esseensä ajan hän käyttää esimerkki-itsemur-
haajanaan miestä, jonka elämä on pelkkää kärsimystä – ainoana 
poikkeuksena on tilanne, jossa hän uskoo, että itsemurhasta on 
hyötyä yhteiskunnalle: vihollisen vangiksi jäänyt mies tappaa 
itsensä, jotta häntä ei kidutettaisi paljastamaan valtiosalaisuuk-
sia299. Humen tarkoituksena ei siis ole osoittaa, että itsemurha 
on hyväksyttävä teko sinänsä vaan että se on hyväksyttävä teko 
määräoloissa300. Myös Hume on yksi niistä filosofeista, jotka 
katsovat, ettei itsemurhasta voida esittää yleispäteviä lakeja tai 
moraalineuvoja. Itsemurhan perusteltuus on tilanteesta kiinni. 
Humelle tärkeintä on kaivaa perustaa uskonnollisten moraali-
sääntöjen alta itsemurhan varjolla.

Siksi Hume pyrkii osoittamaan, että moraali voidaan pe-
rustella uskonnollisiin auktoriteetteihin vetoamatta. Freyn 
mukaan ”On Suicide” on säilyttänyt merkityksensä siksi, että 
se on tärkeässä osassa ajateltaessa deistien kritiikkiä kristin
uskoa kohtaan: deistien ohjelmaan kuului ajatus maallisesta 
moraalista, ja valistuksen aikakaudella kirkonmiehet eivät 
enää pitäneet täysin itsestään selvänä, että ateismi tekee ihmi-
sistä moraalittomia ja ajattelukyvyttömiä301. Frey ajattelee, 
että Humen tapa siirtää ihmisen kuolemaa koskeva päätösval-
ta Jumalalta ihmiselle muuttuu mielekkääksi juuri tämän kes-
kustelun antamaa taustaa vasten. Jos ihminen on pätevä päät-
tämään omasta kuolemastaan, moraali kaikkinensa siirtyy 
jumalallisten määräysten alueelta inhimillisen toiminnan pii-
riin302. Hume tuntuu kumonneen Jumalan valtaan vetoavat 
argumentit itsemurhaa vastaan, mutta myöhemmin Kant nos-
taa ne uudelleen valtaistuimelle kehittäessään kriittisen filoso-
fiansa, jossa ihminen Jumalaa totellessaan tottelee itse asiassa 
itseään.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

84

Kant

Jos Hume on uuden ajan filosofiassa itsemurhan hyväksymisen 
klassikko, itsemurhan kieltäjistä klassisin moderni ajattelija on 
Immanuel Kant (1724–1804). Kantin pääperustelu itsemurhaa 
vastaan on se, ettei itsensä surmaava ihminen kohtele moraali-
toimijuuttaan sen arvoa vastaavalla tavalla. Kant tuntee argu-
mentit, joiden mukaan itsemurha on väärin Jumalaa, muita ih-
misiä tai itsesuojeluvaistoa vastaan, mutta hän keskittyy 
pohtimaan ihmisen asemaa moraaliseen toimintaan kykenevänä 
olentona. Lisäksi Kant on kirjoittanut itsemurhasta enemmän 
kuin kukaan muu filosofian klassikko: muut filosofit tulevat 
yleensä maininneeksi itsemurhan ongelman sivumennen, mutta 
Kantille se on keskeinen kysymys303. Voidaan päätellä, että Kant 
piti ongelmaa tärkeänä304.

Kantin ja Humen lähestymistapojen erot itsemurhakysy-
myksessä palautuvat heidän käsityksiinsä moraalin luonteesta. 
Hume ajattelee, että järjellä on moraalissa ainoastaan välineel-
linen tehtävä, kun taas Kantille järki muotoilee normirajat a 
priori. Näin ollen hyvä ei voi olla mikään abstrakti tai luonnol-
linen kohde305. Humen ajattelussa halut ohjailevat ihmistä ja 
järki voi parhaassa tapauksessa ohjailla niitä, mutta Kantille 
järki on lainsäätäjä, joka määrää, mikä on oikein ja mikä vää-
rin. Siksi hyvä ei voi olla mikään määräasia vaan se on hyvä 
sinänsä; näkökulmien ero paljastuu esimerkiksi siitä, miten 
Hume hyväksyy onnen elämän päämääräksi, Kant taas ei. 
Kantin näkökulmasta kunniallinen moraalinen elämä on vält-
tämätöntä mutta elämä sinänsä ei: moraalista velvollisuutta on 
noudatettava aina, itsesäilytysviettiä ei306.

Kant tarkasteli itsemurhan ongelmaa jo ennen kuin hän ke-
hitteli kriittisen kauden filosofiansa, jossa hän käsitteli sitä, 
millaisin ehdoin voidaan puhua moraalisen toiminnan mah-
dollisuudesta ja ihmisestä moraalitoimijana. Todennäköisesti 
vuosina 1774–1775 pitämissään moraalifilosofian luennoissa 
Kant totesi, että itsemurhan puolestapuhujat vetoavat usein 
Caton esimerkkiin. Cato siis tappoi itsensä, koska ei halunnut 



85

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

joutua Caesarin käsiin. Kantin mukaan itsemurhaa voidaan 
Caton tapauksessa pitää velvollisuutena. Itse asiassa Kant jakaa 
itsemurhat kahteen kategoriaan: itsemurhina hän pitää tekoja, 
jotka eivät ole moraalisesti kiitettäviä eivätkä moraalisia, kun 
taas moraalisesti kiitettävä itsensä tappaminen perustuu velvol-
lisuudentuntoon307.

Kant sanoo, ettei voida puhua itsemurhasta, jos joku puolus-
taa velvollisuuksia itseään kohtaan vihollista vastaan niin, että 
menettää samassa hötäkässä henkensä. Kukaan ei voi pakottaa 
toista tekemään itsemurhaa: hallitsija voi kyllä velvoittaa ala-
maisensa taistelukentälle, mutta jos siellä menettää henkensä, 
on se kohtalon isku, ei itsemurha.308 Näyttää siltä, että Kant 
haluaa pelastaa tietyt hyväksyttävinä pitämänsä teot itsemurha-
syytöksiltä, mutta Thomas D. Harterin mukaan Kantin pyrki-
myksenä on saada lukijansa pohtimaan sitä, millainen maksiimi 
on itsen surmaamisen takana. Vain niin voidaan saada selville, 
onko teko tuomittava itsemurha vai hyväksyttävää itsensä sur-
maamista.309 Jos ihminen surmaa itsensä petyttyään elämään tai 
kokemiensa vastoinkäymisten vuoksi, hän on itsemurhaaja, 
joka ei ansaitse kunnioitustamme, mutta kun Cato tappoi itsen-
sä velvollisuudesta, hän lähti elämästä kunniallisena miehenä. 
Cato ei nimittäin tappanut itseään siksi, että hän olisi halunnut 
kuolla, vaan siksi, että hänen itsemurhansa oli paras ratkaisu 
roomalaisten hyvinvoinnin kannalta. Harter esittää, ettei Kan-
tin itsesäilytysvaade ole ehdoton: jos ihminen ei enää pysty elä-
mään arvokkaasti, hän voi valita kuoleman310. Silti on huomat-
tava, ettei Kant kutsu Caton kuolemaa itsemurhaksi: hänelle 

”itsemurha” (Selbstmord) on aina negatiivinen ja tuomitseva sana. 
Kant ei sitä paitsi hyväksy Caton kuolemaa täysin vaan toteaa, 
että Cato samoin kuin Lucretia asetti velvollisuutensa väärään 
järjestykseen: myös kunniallisuutensa säilyttämisessä voi mennä 
liian pitkälle311.

Vaikka Kant suostuu myöntämään, että itsensä tappaminen 
voidaan joskus hyväksyä, viime kädessä hän vetää rajan hyväk-
syttävän ja tuomittavan itsensä surmaamisen välille. Sotilas, 
joka puolustaa itseään ja omiaan kuolemaan saakka, ei ole 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

86

Kantin katsannossa itsemurhaaja vaan jalo sankari312. Sankaril-
lisen toiminnan päämääränä ei ole oma tuhoutuminen vaan 
muiden pelastaminen. Toisin sanoen myös Kant on yksi niistä 
filosofeista, joille toimijan aikomukset ovat ratkaisevia: ”aiko-
mus tuhota itsensä tekee itsemurhaajan”313, hän kirjoittaa. 
Hän siis haluaa sulkea määritelmänsä ulkopuolelle sellaiset ta-
paukset, joissa kuolema aiheutuu toimijan omista teoista, 
mutta kuolema ei kuitenkaan ole tämän tavoitteena: Hector 
Wittwerin esimerkkejä tämmöisestä ovat omasta hengestä piit-
taamattoman holtiton käyttäytyminen ja myrkyn nauttiminen 
erehdyksessä juomavetenä314. Myöhemmässä keskustelussa 
itsemurhakandidaatin aikomusten merkitys nousee keskeisek-
si, kun pohditaan itsemurhan määritelmää ja niitä ehtoja, joi-
den täytyttyä voidaan puhua itsemurhasta.

Voimakkain argumentti, jonka Kant moraalifilosofian luen-
noissaan itsemurhaa vastaan esittää, on kuitenkin itsemurhan 
herättämä vastenmielisyys. Jos ihminen on vajonnut niin alas, 
toteaa hän, että tämä pitää itseään oman elämänsä herrana, 

”kaikki paheiden ovet ovat auki”, ja niinpä itsemurhaajaa on oi-
keus pitää ”haaskana”, ja itsemurha herättää sekä kauhua että 
kuvotusta315. Kant rinnastaa itsemurhan ahmattiuteen ja suku-
puolivietin luonnottomaan käyttämiseen316. Hän esittää asian 
ikään kuin itsemurha olisi pahin rikos kaikkien mahdollisten 
joukossa. Itsemurhan kammoaminen tuntuu kuuluvan hänen 
ihmiskuvaansa, ja niinpä hän toteaakin, että itsemurhat aiheu-
tuvat lähinnä tunteiden valtaan joutumisesta ja hulluudesta. 
Näin hän sijoittaa itsemurhaajan ihmiskunnan ulkopuolelle. 
Toinen hänen esikriittisen filosofiansa itsemurhaa vastustavia 
argumenttejaan leimaava piirre on se, että itsemurhan kiellet-
tyys otetaan annettuna. Kantin mukaan itsemurha herättää ih-
misissä kauhua jollakin niin perustavalla tasolla, että teon mo-
raalittomuus on itsestään selvä asia. Hän ei kumminkaan tunnu 
tekevän selväksi, pitääkö hän itsemurhan kammottavuutta 
sosiaalisena seikkana vai inhimilliseen kokemukseen kuuluvana 
piirteenä: joka tapauksessa hän tuntuu olettavan, että jos ihmi-
nen on ihminen, itsemurha herättää hänessä kauhua.



87

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

Kantin kielteinen linja on saanut osakseen arvostelua. 
Michael Cholbi on todennut, että on pelkästään paatunutta 
tuomita ihminen, joka on jo menettänyt omanarvontuntonsa, 
vaikka kyseenalaistaisikin tämän teon moraalisen arvon317. Kan-
tin omista lähtökohdista kylmä suhtautuminen itsemurhaajiin 
on kuitenkin ymmärrettävää. Wittwer tulkitsee moraalifiloso
fian luentojen itsemurhakohtaa niin, ettei Kant tuomitse itsensä 
surmaamista sinänsä vaan valmiuden luopua elämästä: se nimit-
täin johtaisi koko yhteisön kannalta kestämättömiin tuloksiin318. 
Itsemurhan hirvittävyys perustuu siihen, että surmatessaan it-
sensä ihminen tekee itsestään pelkän esineen. Jos ihminen tap-
paa itsensä, hän kohtelee itseään esineenä, ja niin ollen hän ei 
kunnioita itseään ihmisenä vaan tekee itsestään pelkän mielival-
lan (Willkür) välikappaleen, päättelee Kant319. Hän ei säästele 
sanojaan kritisoidessaan itsemurhaajia. Ihminen, joka kohtelee 
omassa persoonassaan piilevää ihmisyyttä kuin hevostaan tai 
koiraansa, ei hänen mukaansa ole enää ihminen, mutta itsemur-
ha on kielletty siksi, että myös huonon ihmisen persoonassa pii-
levä ihmisyys on kunnioituksen arvoista320. Saksalaisen valistuk-
sen perinteen mukaisesti Kant korostaa siis sitä, mikä ihmisille 
on yhteistä: jokaisessa ihmisessä piilee ihmisyyttä. Wittwer on 
kuitenkin huomauttanut Kantin argumenttia vastaan, että on 
kerta kaikkiaan mahdotonta yhtä aikaa haluta luopua elämästä 
ja kohdella itseään tahdottomana esineenä: itsemurhaaja tappaa 
itsensä saavuttaakseen itse asettamansa päämäärän eli kuoleman, 
eikä hän toisin sanoen kohtele itseään pelkkänä välineenä321. Jos 
itsemurhaaja todella voisi kohdella itseään vain ja ainoastaan vä-
lineenä, hänen täytyisi itse asiassa murhata joku muu kuin it-
sensä. Yhtäältä itsemurhaaja on oman tekonsa uhri, mutta toi-
saalta hän on samalla toimija, jonka aktiivisuuden ansiosta 
surmatyö onnistuu.

Ihmisellä ei Kantin mukaan ole mitään perustetta tappaa it-
seään vaikka hän ei pystyisi elämään onnellisena, sillä onni ei 
ole olennaista, inhimillinen arvokkuus on322. On ilmeistä, ettei 
Kant ajattele mahdollisuutta, jossa ihmisen arvokkuus ja elä-
män jatkaminen voisivat olla ristiriidassa. Ne, jotka tappavat 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

88

itsensä estääkseen sairautta viemästä heiltä ajattelu- tai liikunta-
kyvyn, vetoavat usein nimenomaan inhimilliseen arvokkuuteen: 
elämä ajattelu- tai toimintakyvyttömänä ei enää olisi elämisen 
arvoista ihmiselämää. Kantin tapa lähestyä asiaa vihjaa kuiten-
kin hänen pitävän inhimillisen arvokkuuden suurimpana voit-
tona sitä, että ihmiset jatkavat elämäänsä kaikista vastoinkäymi-
sistä huolimatta: kova onni ei ole riittävä syy luopua elämästä. 
Perustuuhan itsemurhan tuomittavuus juuri siihen, ettei itse-
murhaaja pyri säilyttämään elämäänsä eikä kunnioittamaan 
omaa moraalitoimijuuttaan. Kuten Caton tapauksesta havait-
tiin, Kant jättää kuitenkin porsaanreiän: muiden puolesta kuo-
leminen saattaa olla hyväksyttävää. Lisäksi Harter on perustel-
lusti muistuttanut eräästä Kantin näkemyksiin sisältyvästä 
paradoksista: jos ihminen tietää, että hän menettää tulevaisuu-
dessa rationaalisen arvostelukykynsä, onko hänen sallittua tap-
paa itsensä? Yhtäältä hän tietää, että hän lakkaa kykenemästä 
moraaliseen ja rationaaliseen toimintaan, mutta toisaalta hän 
tekisi itsemurhan ennen kuin hän menettää rationaalisuutensa 
ja niin ollen hän rikkoisi Kantin kriittisen filosofian periaatetta, 
jonka mukaan ihmisellä on velvollisuus kohdella ihmisyyttä 
aina päämääränä eikä pelkkänä välineenä323.

Kant tunnustaa, että kreikkalaiset ja roomalaiset myönsivät 
itsemurhan olevan ainakin määrätilanteissa arvokas teko, mutta 
hän korostaa sitä, että jalointa vapautta on se, kun ihminen on 
kykeneväinen tappamaan itsensä, mutta ei tee sitä eikä niin ol-
len anna minkään ulkoisen rajoittaa vapauttaan324. Toisin sa-
noen Kant ajattelee, ettei järkiolento salli vastoinkäymisten es-
tää itseään toimimasta vapaasti. Sitten Kant toistaa 
kauhuargumenttinsa: ihminen, joka pitäisi itsensä surmaamista 
kunniallisena tekona, kammottaisi kaikkia, koska hän ei pelkäi-
si edes kuningasta vaan olisi valmis millaisiin paheisiin tahan-
sa325. Kant lisää, että itsemurhaaja kapinoi myös Jumalaa vas-
taan. ”Itsemurha ei kuitenkaan ole kielletty ja vastenmielinen 
siksi, että Jumala on kieltänyt sen, vaan Jumala on kieltänyt sen 
siksi, että se on vastenmielinen”, summaa Kant326. Kant siis esit-
tää itsemurhaa vastaan myös uskonnollisen argumentin. 



89

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

Moraalifilosofian luennoissa Kantin itsemurhakuvaan liittyy 
elimellisesti jonkinlainen primitiivinen kauhu. Italialainen filo-
sofi Emanuele Severino on todennut, että Platon perusti filoso-
fian turvaksi kauhua vastaan. Kantin tapauksessa voidaan tode-
ta, että hän rakentaa moraalifilosofian linnakkeeksi itsemurhaa 
vastaan. Itsemurha saattaa olla Kantille keskeinen kysymys 
myös siinä mielessä, että se uhkaa hänen kriittisen filosofiansa 
lähtökohtaa, ajatusta siitä, että ihmistä ohjaavat järki, moraali ja 
arvostelukyky. Itsemurhan keskeisyys Kantin filosofiassa selit-
tyisi näin sillä, että Kant ajattelisi itsemurhaa vastustaessaan 
siirtävänsä filosofian tieltä myös suuremman esteen.

Cholbi on huomauttanut, että Kantin Jumalaan perustuva 
argumentti on ristiriidassa hänen metafyysisen varovaisuutensa 
kanssa, eikä Kantilla ole kriittisen filosofiansa valossa mahdolli-
suutta väittää, että ihmiset ovat Jumalan omaisuutta. Argu-
mentti on ristiriidassa myös Kantin moraalirationalismin kans-
sa, eikä Kant niin ollen voi väittää, että itsemurha olisi 
moraalitonta koska Jumala on kieltänyt sen.327 Kriittisen filoso-
fiansa muotoillut Kant tuskin olisikaan muotoillut itsemurha-
kritiikkiään samalla tavoin. Kuriositeettina mainittakoon, että 
Kant uskoi itsemurhien sallimisen lisäävän rikollisuutta, koska 
itsemurhaan valmis ihminen ei pelkäisi enää mitään328. Itsemur-
han mahdollisuus tuskin lisäisi pahojen tekojen määrää, sillä 
pahat ihmiset luultavasti tekevät tekosensa riippumatta siitä, 
kokevatko he voivansa paeta rangaistusta itsemurhalla vai eivät. 
Tämä ole Kantin ainoa argumentti itsemurhaa vastaan, sillä it-
semurhan hyväksyminen tuskin saisi aikaan sitä, että ihmiset 
lakkaisivat pelkäämästä rangaistuksia. Kant tuntuu ajattelevan, 
että itsemurhaan valmis ihminen rikostelisi ensin mielin määrin 
ja surmaisi sitten itsensä välttääkseen joutumasta tilille teoistaan. 
Ajatus itsemurhasta vastuun väistämisenä elää kulttuurin mieli-
kuvituksessa edelleen. Wittwer on huomauttanut, että koska 
Kant liittää moraalisuuden tässä vielä palkkioihin ja rangaistuk-
siin, hän on kaukana myöhemmän filosofiansa velvollisuusmo-
raalista329. Kriittisen kauden ajattelussaan Kant ei enää hyväksy-
nyt ajatusta, jonka mukaan moraalinen toiminta juontuisi 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

90

palkkion toivosta tai rangaistuksen pelosta, vaan hän ajatteli, 
että moraalisuus on moraalilain pyyteetöntä seuraamista. Kriit-
tinen filosofia kehittyi hitaasti, ja moralistinen tapa käsitellä vas-
tenmielisiltä tuntuvia ilmiöitä saattoi olla sen valmistelua. Kan-
tin lähestymistapa ei vielä ollut muotoutunut niin tekniseksi 
kuin se hänen kriittisellä kaudellaan kehkeytyi.

Se, että itsemurha kaivaa maata lainkunnioituksen alta, on 
itsemurhaa vastaan esitetyistä argumenteista vähiten käsitelty330. 
Yksi mahdollinen perustelu näkemystä vastaan on se, että yh-
teiskunnissa, joissa itsemurha on ankarimmin kielletty, jotkut 
tekevät vakavia rikoksia saadakseen kuolemanrangaistuksen331. 
Tästä näkökulmasta itsemurhan salliminen pikemminkin lisäisi 
kuin vähentäisi lainkuuliaisuutta.

Myöhemmässä filosofiassaan Kant jättää sekä kauhuun että 
Jumalaan perustuvat argumentit syrjään ja tarkastelee itsemur-
haa uudesta näkökulmasta. Teoksessaan Tapojen metafysiikan 
perustus (1785) hän lähtee liikkeelle siitä, että järjen tehtävänä ei 
ole ohjata ihmistä onneen vaan luoda ihmiselle tahto, joka on 
sinänsä hyvä. Hänen mukaansa ”elämänsä säilyttäminen on vel-
vollisuus”332, mutta elämän säilyttämisellä on ”siveellinen sisäl-
lys” vasta sitten, kun ihminen jatkaa elämistä siitä huolimatta, 
että hän on vastoinkäymisten vuoksi menettänyt elämänhalun-
sa. Kant muotoilee kategorisen imperatiivinsa, johon myös hä-
nen myöhemmän filosofiansa itsemurhakielto perustuu. Yksi 
sen muotoiluista kuuluu näin: ”minun on aina toimittava niin, 
että samalla saatan tahtoa, että maksiimini tulisi yleiseksi laiksi”333. 
Martin Kusch on huomauttanut:

Tärkeä, tosin valitettavan usein vaille huomiota jäänyt on 
se seikka, ettei tämä kaava sano: ’Se, mitä tahansa voit ku-
vitella yleiseksi laiksi, sinun on tehtävä’, vaan sanoo: ’Jos et 
voi kuvitella maksiimiasi yleisenä lakina, siitä ei saa tulla 
toimintasi perustaa’.334

Toisin sanoen Kantin siveyslaki ei velvoita liikkumaan hyppi-
mällä tai laulamaan sillalla. Kantille siveyslaki on kuin luonnon-



91

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

laki, yhtä lahjomaton ja yleispätevä, ja sen ydin on siinä, ettei 
ihmisen tule koskaan käyttää itseään tai muita ihmisiä pelkkänä 
välineenä.

Toimi niin, että käytät ihmistä, sekä omaa että jokaisen muun 
persoonaa, aina samalla tarkoitusperänä eikä koskaan pelkäs-
tään välineenä.335

Kategorisen imperatiivin muotoiltuaan Kant saattaa sanoa itse-
murhaajan erheeksi sitä, että tämä käyttää itseään pelkästään 
välineenä. Mutta ihminen ei koskaan ole pelkästään väline. 

”Niin muodoin minun vallassani ei ole persoonassani oleva ih-
minen, niin että saattaisin silpoa, turmella tai tappaa hänet”, 
kirjoittaa Kant336. Itsemurhaaja tekee virheen siinä, että hän 
unohtaa sisäisen moraalitoimijuutensa, joka velvoittaa hänet 
kohtelemaan itseään aina myös päämääränä, ei pelkkänä väli-
neenä kurjan olotilansa lopettamiseen. Cholbi on tosin toden-
nut, ettei ole välttämättä täysin selvää, miten itsensä tappami-
nen vastaa tilannetta, jossa ihminen kohtelee toista pelkkänä 
välineenä: jos itsemurhaa harkitseva ihminen päättelee vapaan 
toimijan ominaisuudessa, että hänen elämänsä on parempi ly-
hyenä, hän ei kohtele itseään pelkkänä välikappaleena337. Léon 
Meynard sen sijaan menee kantilaisuudessaan niin pitkälle, että 
hän tekee itsemurhaajasta pahemman vikapään kuin murhaajas-
ta: hänen mukaansa murhaaja ei hävitä koko elämän periaatetta 
vaan hankkiutuu ainoastaan lopullisesti eroon toisesta henkilös-
tä, mutta itsemurhaaja sen sijaan hävittää koko maailmansa338. 
Kanta, jossa itsemurhaa pidetään pahempana tekona kuin mur-
haa, on ällistyttävyydessään kiitettävän harvinainen.

Kantin mukaan kategorinen imperatiivi mahdollistuu niin, 
että yhtäältä ihminen säätää lait itse itselleen, mutta toisaalta nuo 
lait ovat yleispäteviä. Järjen sanelemat lait ovat kokemuksesta ja 
motiiveista riippumattomia ja sen vuoksi ehdottomia. Ihminen 
on kahden maailman, aistimaailman ja järjen maailman, kansalai-
nen. Ja siveellisyys – nyttemmin sanottaisiin kai eettisyys – on sitä, 
että toimii velvollisuudesta, pelkästä kunnioituksesta moraalilakia 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

92

kohtaan. Eräässä mielessä Kantin kanta on ymmärrettävä: ei ole 
eettistä tehdä hyvää sen tuottaman mielihyvän vuoksi. Kategori-
nen imperatiivi ei määrää tekemään tekoja, koska niistä saisi jota-
kin, vaan se vaatii toimimaan niin, että toiminta on eettistä kai-
kesta huolimatta. ”Itsemurhan maksiimi tarkoittaa siveellisyyden 
mahdollisuuden kumoamista”339, muotoilee Kusch: ihminen, 
joka tappaa itsensä, ei ota siveellisyyden mahdollisuuttaan vaka-
vasti. Kategorisessa imperatiivissa on kuitenkin omat ongelmansa: 
ei esimerkiksi ole selvää, miksi pitäisi ajatella, että itsensä rakasta-
misen tarkoituksena on elämän pidentäminen340. Kant joka 
tapauksessa ajattelee, että rationaalisen toimijan on moraalitonta 
rikkoa velvollisuuksiaan, ja itsemurha on velvollisuutensa rikko-
mista341. Sitä on mahdoton saattaa sopusointuun kategorisen im-
peratiivin kanssa, sillä ihmisen on mahdoton toimia eettisesti, jos 
hän ensin vie itseltään eettisen toiminnan mahdollisuudet tappa-
malla itsensä. Kun Hume ajattelee, että ihminen vain lakkaa teke-
mästä hyvää tappaessaan itsensä, Kant katsoo itsemurhan tuotta-
man vahingon suuremmaksi: surmatessaan itsensä ihminen 
hävittää vapaaehtoisesti arvokkaimman ominaisuutensa eli ky-
kynsä toimia rationaalisesti ja moraalisesti. Itsemurha murentaa 
sekä ihmisyyden että ihmisen moraalisen toiminnan perusteet. 
Itsemurhaaja alentaa ihmisyyden esineen tasolle. Hänen vapau-
tensa on mielivaltaa, ja jos joku kohtelee ihmistä esineenä, hän 
voi tehdä mitä tahansa. Kantin katsannossa itsemurhaaja astuu 
ihmisyyden ja moraalin ulkopuolelle; siksi Kant tuomitsee itse-
murhan niin kovin sanoin. Kokonaan toinen asia on, onko hä-
nen argumenttinsa uskottava. Hän antaa ymmärtää, että koska 
itsemurhaaja ei pelkää enää mitään, hän olisi valmis vaikka 
ryöstämään ja raiskaamaan, mutta hän ei esitä mitään todistei-
ta sen puolesta, että itsemurhaajat olisivat poikkeuksellisen pi-
däkkeetöntä väkeä. Ajatus on kuitenkin selvä: koska itsemur-
haaja pystyy rikkomaan moraalilain perustan, hän voi 
periaatteessa rikkoa minkä lain tahansa. Kantin ankaralla mo-
ralismilla on tukenaan ajatus, jonka mukaan moraalin vaateista 
luopuminen johtaa todella katastrofaalisiin seurauksiin. Tuo-
mitessaan itsemurhan Kant ei tuomitse ainoastaan yksittäistä 



93

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

tekojen kategoriaa. Hän tuomitsee asenteen, joka asettaa koko 
inhimillisen moraalin mahdollisuuden kyseenalaiseksi.

Thomas Anderbergin mukaan Kantin itsemurhapohdiskelu-
jen ytimenä on ajatus siitä, että rationaalisuudesta on pidettävä 
kiinni kaikissa tilanteissa. Väärät teot johtuvat siitä, ettei ihmi-
nen toimi rationaalisesti342, toisin sanoen siitä, ettei ihminen 
noudata moraalilakia. Kant ei kuitenkaan perustele sitä, miksi 
ihmisen pitäisi olla rationaalinen, ja esimerkiksi benthamisti, 
jonka mukaan elämän päämääränä tulisi olla mahdollisimman 
monien mahdollisimman suuri onnellisuus, saattaisi pitää ratio-
naalisuuden vaatimusta jopa esteenä onnellisuuden saavuttami-
selle343. Kantin mukaan moraaliolennoilla on velvollisuus säilyt-
tää itsensä, mutta hän ei tunnu pystyvän perustelemaan, miksi 
moraalisuus on itsetarkoitus344. Cholbi on muotoillut ongelman 
sanomalla, että Kant ajattelee virheellisesti itsemurhan tuhoa
van kaiken, mikä tekee ihmiselämästä elämisen arvoista, vaikka 
määräpisteen saavutettuaan esimerkiksi masennus tai fyysinen 
kipu voi kasvaa niin suureksi, että masennuksesta tai kivulla 
kärsivällä tulisi jopa Kantin näkemyksen valossa olla oikeus tap-
paa itsensä345.

Kantille itsemurha on siis moraaliton teko siksi, että surma-
tessaan itsensä ihminen kieltäytyy toimimasta velvollisuuden 
mukaan ja samalla vie itseltään lopullisesti mahdollisuuden 
täyttää velvollisuutensa346. Kantin moraalifilosofian ei ole tar-
koitus olla hauskaa ja mukavaa. Sen tavoitteena on saada ihmi-
nen täyttämään moraalinen velvollisuutensa. Ja moraalisen vel-
vollisuuden täyttämistä on Kantin mukaan pidettävä 
silmämääränä kaikissa tilanteissa. Jos esimerkiksi väitetään, että 
itsemurhaaja tappaa itsensä välttääkseen tilanteen, jossa hän 
menettäisi inhimillisen arvokkuutensa, Kantin näkökulmasta 
tilanne olisi edelleen ristiriitainen: toisin ilmaisten se merkitsisi, 
että ihminen suostuisi menettämään inhimillisen arvokkuuten-
sa ollakseen menettämättä sitä347. Kant ei siis salli, että ihminen 
vetoaa tuleviin vaikeuksiinsa itsemurhan perusteluna, koska sil-
loin tämä tekee oletetusta tulevasta kehnosta tilastaan peruste-
lun, jonka tämä asettaa yleismaailmallisen moraalin edelle348. 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

94

Kant ei kuitenkaan tunnu ottavan huomioon tilannetta, jossa 
yksilö tekee itsemurhan juuri siksi, että hän tietää jo menettä-
neensä moraalisen vapautensa: voidaan ajatella pakonomaisesti 
rikoksiin sortuvaa ihmistä tai jotakuta sellaista, joka ei sairaalloi-
suutensa vuoksi pysty toimimaan moraalisesti. Kant ei ota huo-
mioon, että heikko terveys, köyhyys tai muu jokin vaikeus voi 
ajaa yksilön tilaan, jossa tämä ei enää voi olla moraalinen.349 
Mutta Kantille ihmisen toinen luonto – ihmisen luonto moraa-
lin maailman asukkaana – on ihmisen todellinen luonto, ja jos 
se ei löydä syytä elää, ihmisen eläimellinen luonto ei voi antaa 
ihmiselle syytä elää350. Moraalinen toimijuus on Kantille koko 
inhimillisyyden ehto, jota ilman ei voida puhua ihmisarvoisesta 
elämästä.

Mutta Martin Kusch väittää, ettei Kant edes käytä parhaita 
itsemurhaa vastaan esitettyjä argumentteja. Ensinnäkin Kant 
jättää hänen mukaansa huomiotta sen, että itsemurha voi olla 
rikkomus toisia kohtaan351, ja toiseksi sen, ettei tuskallinen sai-
raus voi olla itsemurhan perustelu ainakaan missä tilanteessa 
hyvänsä: ”argumenttia, että ei haluta olla oman kärsimyksen 
vuoksi toisille vaivaksi, kutsuisin epämoraaliseksi, koska se on 
mahdollinen vain sellaisessa yhteiskunnassa, joka epämoraalises-
ti pitää sairaita vaivana”352. Kuschin huomiosta voidaan lukea, 
ettei hän liiku yhtä yleispätevällä tasolla kuin Kant. Toisaalta 
huomautus paljastaa, millaisiin vaikeuksiin Kantin teorian kal-
taiset universaaliuteen pyrkivät moraaliopit joutuvat itsemur-
han kaltaisen ilmiön vuoksi.353

Pitää kuitenkin panna merkille, että vaikka vastustettaisiin nä-
kemystä, jonka mukaan muille rasitukseksi käyvien ihmisten 
tulisi surmata itsensä, voidaan samalla olla sitä mieltä, että ihmi-
sellä on lupa luopua elämästä vapaaehtoisesti jos hän katsoo, et-
tei hän pysty enää elämään ihmisarvoista tai haluamansa kaltais-
ta elämää. Toinen huomioon otettava seikka on, ettei sairaus tai 
muu vastaava sinänsä tarkoita uhrinsa muuttumista taakaksi354. 
Kantin näkökulmasta tällaiset argumentit ovat kuitenkin toissi-
jaisia, koska hänen tarkoituksenaan oli osoittaa, että muihin 
kohdistuvat velvollisuudet perustuvat itseä kohtaan tunnettuihin 



95

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

velvollisuuksiin355. Ajatus on muunnelma valistukselle ominai-
sesta ihmisten yleisen yhtäläisyyden teemasta.

Kantin pohdiskelut viitoittivat tietä myös myöhemmälle itse-
murhakeskustelulle. Ines Testoni kuitenkin väittää, että Kantin 
viesti aiheutti itsemurhia 1700- ja 1800-luvuilla356. Kant nimit-
täin ilmoitti yhtä aikaa, että henki voi tuntea todellisuuden si-
nänsä ainoastaan tiettyjen tietokykyjen avulla, mutta samalla 
hän väitti, ettei uskonnon totuudesta tai totuudesta ylipäänsä 
voi olla mitään varmaa tietoa357. Kantin tapa jakaa maailma fe-
nomenaaliseen ja noumenaaliseen, ilmiömaailmaan ja sen tuon-
puoleiseen, ei voinut tyydyttää kaikkia. Esimerkiksi itsemur-
haan päätynyt kirjailija Heinrich von Kleist (1777–1811) sai 
ilmeisesti vaikutteita tekoonsa juuri Kantin filosofian lannista-
vasta mahdista.

Kantin itsemurhapohdiskeluihin liittyy myös omalaatuinen 
filosofianhistoriallinen alaviite. Bernhard Georg julkaisi vuonna 
1800 anonyymin käsikirjoituksen nimeltä Vorbereitungen eines 
Unglücklichen zum freywilligen Tode, jossa nimettömäksi jättäyty-
nyt onneton kantilainen pohtii, voiko itsemurha olla jossakin 
tilanteessa sallittu ratkaisu. Tekstin kirjoittaja pyrkii osoittamaan, 
että määrätilanteissa itsemurha sopii yhteen kantilaisen etiikan 
kanssa. Kirjaa oli pitkään käytännössä mahdoton löytää, kunnes 
Yvonne Unna toimitti siitä faksimile-edition vuonna 2000.

Vorbereitungen eines Unglücklichen on yritys sisällyttää itse-
murha kantilaisen moraalin kehyksiin. Pyrintö on epätodennä-
köinen, sillä Kant käsitteli itsemurhan ongelmaa monessa koh-
dassa tuotantoaan ja aina lähes täysin kielteisesti. Kantin 
pohdinnat jäivät myös filosofianhistorian keskeisimmiksi aina 
Schopenhaueriin asti, sillä Hegel ei juuri uhrannut aikaa itse-
murhan pohdinnalle. Oikeusfilosofiassaan hän kirjoitti:

Elämän luovuttaminen tai uhraaminen ei ole tämän persoo-
nallisuuden läsnäolo, vaan sen suoranainen vastakohta. Sik-
si minulla ei ole yleisesti tuohon luovuttamiseen mitään oi-
keutta. Siihen oikeuttaa yksinomaan siveellinen idea, jossa 
tämä välittömästi yksityinen persoonallisuus on sinänsä 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

96

hävinnyt. Idea onkin persoonallisuuden todellinen mahti 
siten, että samoin kuin elämä on sellaisenaan välitön, niin 
myös kuolema on elämän välitön negatiivisuus. Siksi kuole-
man on tultava ulkoapäin, luonnollisesta syystä, tai se on 
otettava vastaan idean palveluksessa vieraan käden kautta.358

Selkokielisesti tämä tarkoittaa sitä, että koska ihmisen persoo-
nallisuus on määritelmällisesti elävä, ihmisellä ei ole oikeutta 
luopua elämästä, sillä kuolleena ihminen lakkaa olemasta per-
soona. Siveellinen idea voi ihmiselle oikeuden surmata itsensä, 
mikä merkitsee sitä, että ihminen voi kuolla kamppaillessaan 
jonkin idean puolesta. Toinen vaihtoehto on niin sanottu luon-
nollinen kuolema.

Hegelin katsannossa olennaista on se, ettei elämä ole verrat-
tavissa mihin tahansa omaisuuteen vaan se kuuluu ihmisen per-
soonallisuuteen. Omistamilleen esineille ihminen voi tehdä 
mitä hänen mielensä tekee, mutta hänen persoonallisuutensa ei 
ole esine. Itsemurhaan ei siis voi olla oikeutta samassa mielessä 
kuin omistamansa porakoneen luovuttamiseen vieraalle. Hege-
lin ajatuksilla on kantilainen tausta: ihmisen persoonallisuus ei 
voi olla esine, jonka omistussuhteita muutetaan mielivaltaisesti 
tai joka tuhotaan mielen mukaan. Hegel kuitenkin asennoituu 
itsemurhaan kylmänviileämmin kuin Kant, sillä hän esittää aja-
tuksensa omistusoikeutta käsittelevän pohdiskelun yhteydessä 
ja pyrkii ainoastaan osoittamaan, ettei ihmiselämä ole aineelli-
seen omaisuuteen verrattava nautinta.

Schopenhauer ja muita
Vaikka Arthur Schopenhauer (1788–1860) piti Kantia filosofise-
na esikuvanaan, hänen suhtautumisensa itsemurhaan eroaa rat-
kaisevasti Kantin näkemyksestä. Toisaalta Schopenhauer ihaili 
Humen itsemurhan tiimoilta esittämiä argumentteja mutta pää-
tyi silti vastustamaan itsemurhaa. Niinpä hänen filosofiansa esit-
tää itsemurhalle perustelun vaikka ei suoranaisesti kehota ke-
tään tappamaan itseään359. Schopenhauer hyväksyi Kantin tavan 



97

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

jakaa maailma fenomenaaliseen ja noumenaaliseen, mutta hän 
korvasi Kantin olion sinänsä sokealla tahdolla, joka hänen mu-
kaansa maailman menoa ohjasi. Ihmiselämä on kärsimystä, kos-
ka ihmiset toimivat tahdon ohjaamina, ja pessimistisen maail-
mankuvansa mukaisesti Schopenhauer etsi ratkaisua 
inhimillisen kärsimyksen ongelmaan. Sen hän löysi itämaisesta 
filosofiasta: surkeus on hänen mukaansa vältettävissä vain kuo-
lettamalla kaikki halut ja saavuttamalla siten mielenrauha, joka 
vapauttaa ihmisen mielipuolisesta haluamisen kierteestä.

Schopenhauerin pessimistisessä maailmannäkemyksessä itse-
murhan pohtimiselle oli luonnollisesti tilaa. Dieter Birnbacher 
korostaa, että Schopenhauer käsittelee itsemurhaa harvinaisen 
ennakkoluulottomasti ja poikkeuksellisen vapaana oman aikan-
sa asenteista: Schopenhauerin itsemurhapohdiskelut eivät ole 
menettäneet mitään ajankohtaisuudestaan, sillä ne eivät edes 
alun perin sisällä teologisia näkökohtia, jotka sittemmin ovat 
menettäneet painokkuutensa360. Itsemurha ei Schopenhauerin 
mukaan ratkaise henkilökohtaisen tahdon kuolettamisen ongel-
maa, vaan jopa se on paradoksaalisesti edelleen elämäntahdon 
ilmaisua. Itsemurhaajan tietoisuus ei saa tarvitsemaansa rauhaa, 
vaan itsemurhaaja ratkaisee kärsivän tietoisuuden ongelman 
sammuttamalla koko tietoisuuden, ei luopumalla haluistaan 
buddhalaiseen tapaan. Itsemurha on siis Schopenhauerin näkö-
kulmasta näennäisratkaisu, elämäntahdon viimeinen välähdys 
ennen ruumiin surmaamista. Itsemurhassa hävitetään ainoas-
taan yksi tahdon ilmentymä, ei tahtoa sinänsä.

Ajatus siitä, ettei edes itsemurhasta ole apua, sopii Schopen-
hauerin pessimistiseen filosofiaan. Jos ihminen rakastaa elämää 
muttei kestä sen vastuksia, hän kirjoitti varhaisessa pääteokses-
saan Die Welt als Wille und Vorstellung (1819), edes itsemurha ei 
voi auttaa häntä361. Schopenhauerin herkkävaistoisuus paljas-
tuu, kun hän toteaa itsemurhan syyt niin moninaisiksi, ettei 
edes raskain niistä saisi kaikkia ihmisiä tappamaan itseään, 
mutta että keveinkin niistä riittää saamaan jonkun luopumaan 
elämästä362. Schopenhauer ei pyri käsittelemään itsemurhaa yk-
sikäsitteisenä ilmiönä, joka ei sallisi vaihtelua. Hän myöntää, 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

98

että täydellinen ei-oleminen (gänzliches Nichtseyn) olisi parem-
pi vaihtoehto kuin oleminen, mutta toteaa, ettei itsemurha 
johda täydelliseen katoamiseen; samaan hengenvetoon hän li-
sää, että elämän usein valiteltu lyhyys on sentään sen paras 
puoli, sillä edes kovakalloisin optimisti ei kestäisi ikuista kierte-
lyä maailman sairaaloissa, vankiloissa ja kidutuskammioissa363. 
Schopenhauerin ennakkoluuloton tapa tarkastella itsemurhaa 
kumpuaa siitä, ettei hän pidä elämää itseisarvona. Päinvastoin: 
elämä on hänelle pikemminkin tarkoitukseton kuritushuone. 
Itsemurha on kuitenkin näennäisratkaisu, koska ihmisyksilö 
turvautuu siihen omasta tahdostaan. Se ei siis ole täydellistä 
elämänhalusta luopumista: yhden ihmisen itsemurha ei sam-
muta koko maailmantahtoa364. Schopenhauer pui ongelmaa 
erityisesti Die Welt als Wille und Vorstellung -teoksen pykälässä 
69. Hän näkee asian niin, ettei itsemurhaaja vastusta elämää 
sinänsä, vaan ainoastaan niitä oloja, jotka se hänelle tarjoaa, ja 
juuri tämän vuoksi elämä tuottaa hänelle kärsimystä, sillä hän 
tahtoisi elää, mutta hänelle ei kelpaa millainen elämä tahansa. 
Hän haluaisi elämältä jotakin sellaista, mitä se voi hänelle an-
taa. Toisin sanoen hän ei suinkaan suhtaudu elämään välinpitä-
mättömästi vaan hyvinkin intohimoisesti. Siksi itsemurha on 
elämäntahdon myöntämistä, ei sen kieltämistä, ja lajin sijasta 
sijasta se kieltää pelkästään yksilön. Schopenhauerin johtopää-
tös on jyrkkä: itsemurha on ”turha ja typerä teko”, itsemurhaa-
ja tappaa itsensä vain siksi, ettei hän voi lakata haluamasta.365 
Nadine Heinkel katsoo, että Schopenhauerin ajattelu tarjoaa 
analogian nykykulttuurissa näkyvälle itsetuhoisuuden ja itsen 
toteuttamisen jännitteelle: itsemurhaaja haluaa elää, mutta tu-
hoaa sen vuoksi ruumiinsa366.

Kärsimys paljastaa Schopenhauerin mukaan tahdon kuolet-
tamisen mahdollisuuden, mutta tahto mieluummin tuhoaa 
ruumiin kuin antautuu. Siitä aiheutuu itsemurha. Schopen
hauer sanoo, että tämä on todellinen syy itsemurhan tuomitse-
miseen, vaikka useimmat etiikan opettajat ovat keksineet itse-
murhakiellon perusteluksi pelkkää sofistiikkaa: tosiasiassa ainoa 
eettinen syy olla tappamatta itseään on se, että kärsimys auttaa 



99

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

tahdon hävittämisessä367. Schopenhauer nostaa saman tien esille 
esimerkin eettisestä itsemurhasta: kun askeetikko lakkaa syö-
mästä menetettyään elämänhalunsa, hän kuolee koska on täy-
dellisesti lakannut haluamasta.

Parerga und Paralipomena -teoksessaan (1851) Schopenhauer 
omisti neljän pykälän mittaisen jakson itsemurhalle. Hän päätyi 
tulokseen, jonka mukaan itsemurhan ongelmallisuus piilee sii-
nä, että lopettaessaan elämän itsemurha lopettaa samalla tietoi-
suuden. Schopenhauer aloittaa pohdiskelunsa toteamalla, että 
monoteistiset uskonnot ovat tehneet itsemurhasta rikoksen 
mutta että antiikin aikana ajateltiin aivan toisin, ja hän mainit-
see myös hindujen leskenpolttorituaalit ja juggernautvaunujen 
alle heittäytymiset368. Maailman menon tarkastelu siis osoittaa, 
ettei itsemurha ole tavaton ilmiö, eikä yksijumalaisten uskonto-
jen tapa suhtautua asiaan ole ainoa mahdollinen. 

Niinpä Schopenhauer toteaa yksikantaan, että itsemurhaa 
vastaan esitetyt perustelut ovat ”heikkoja”, ja jatkaa, ettei itse-
murhan tuomitsemiselle ole mitään pitäviä moraalisia peruste-
luita369. Schopenhauer itse oli sitä mieltä, että ainoa järkevä pe-
rustelu itsemurhaa vastaan on hänen omansa: itsemurha ei 
ratkaise mitään, koska se ei ratkaise elämän ongelmaa todella. 
Hänen mukaansa se ei onnistu antamaan vastausta ihmisen pe-
rustavaan eksistentiaaliseen kyselyyn.

Itsemurha voidaan nähdä myös kokeena, kysymyksenä, 
joka luonnolle esitetään ja johon se tahdotaan pakottaa vas-
taamaan: nimittäin kysymykseen siitä, miten ihmisen ole-
minen ja tieto muuttuu kuoleman myötä. Mutta itsemurha 
on taitamaton teko: se nimittäin lakkauttaa tietoisuuden 
identiteetin, jonka olisi pitänyt olla kuulemassa vastaus.370

Schopenhauer vaikutti myöhemmin toimineeseen filosofi 
Eduard von Hartmanniin (1842–1906), joka otaksui, että ihmis-
kunta voisi tehdä kollektiivisen itsemurhan tajuttuaan olemas-
saolon mielettömyyden ja merkityksettömyyden. Hartmann 
omaksui Leibnizin ajatuksen, jonka mukaan tämä maailma on 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

100

paras mahdollinen, mutta toisin kuin Leibniz hän ei käyttänyt 
ajatusta maailman puolustamiseen vaan sen tuomitsemiseen. 
Ihminen ei voi saavuttaa onnellisuutta, mutta hänen tarkoituk-
sensa ei ole olla onnellinen vaan toimia tiedostamattoman sät-
kynukkena. Tajuntansa kehittyessä ihminen oivaltaa, että elämä 
on pahaa ja turhaa, ja niin ihmiset ymmärtävät kuolla suku-
puuttoon371. Yksittäisen ihmisen itsemurha ei edistä tätä pää-
määrää, koska siitä ei ole hyötyä koko ihmiskunnan häviämisen 
kannalta. Joukkoitsemurha olisi Hartmannin mukaan paras 
mahdollinen ratkaisu, eikä ihmisillä niin ollen ole mitään syytä 
asettua sitä vastaan372.

Schopenhauer antoi vaikutteita myös Philipp Mainländerille 
(1841–1876), jota Nietzsche myöhemmin luonnehti ”imeläksi 
impeys-apostoliksi”373. Mainländerin pääteokseksi jäi postuumis-
ti julkaistu Philosophie der Erlösung, jossa hän opetti, että ei-ole-
minen on parempi kuin oleminen. Lyhyen elämänsä lopulla 
Mainländer romahti henkisesti, muuttui suuruudenhulluksi ja 
hirttäytyi. Mutta vaikka 1800-luku oli kulttuuripessimismin kul-
ta-aikaa, itsemurha ei saanut kaikkien pessimistien hyväksyntää. 
Schopenhauerin aikalainen Giacomo Leopardi (1798–1837) vas-
tusti itsemurhaa, koska ihmisen ei pitäisi kieltäytyä kohtalon lan-
gettamasta kärsimyksestä. Leopardi käsitteli aihetta kirjoitukses-
saan ”Dialogo di Plotino e di Porfirio” (1835)374. Siinä Porfyrios 
tunnustaa Plotinokselle suunnittelevansa itsemurhaa, koska 
kaikki on turhaa. Nautinto on yhtä tyhjänpäiväistä kuin äly, toi-
vo yhtä hyödytöntä kuin epätoivo. Plotinos vastaa, että itsemur-
ha teoista kaikkein luonnonvastaisin, sillä itsensä surmaaminen 
järkyttää koko luonnon järjestystä.375 Porfyrios kertoo vakuuttu-
neensa siitä, ettei kuolema suinkaan ole ihmiselle kohtaloista pa-
hin vaan päinvastoin paras, mutta Plotinoksen viimeinen argu-
mentti on se, että itsemurha tuottaa kuolleen läheisille liian 
paljon tuskaa. Itsemurhan tekemisen sijasta ihmisten tulisi loh-
duttaa toisiaan, kun kohtalo koettelee heitä376.

Itsemurhan, uskonnon ja maailman mielettömyyden yhteyt-
tä pohti myös Fedor Dostojevski (1821–1881). Romaanissa Kara-
mazovin veljekset (1880) Ivan päättelee, että moraalisen ihmisen 



101

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

on pakko luopua elämästä, koska hän ei voi hyväksyä maailmaa, 
jossa viattomat saavat kärsiä. Juuri mieletön kärsimys antaa Iva-
nille perustelut kieltää maailma, ja siksi hän sanoo olevansa val-
mis ”palauttamaan pääsylipun Jumalalle”. Ines Testonin mu-
kaan on paradoksaalista, että Leopardin ja Nietzschen kaltaiset 
ajattelijat liittävät itsemurhan uskontoon, vaikka uskonnon jul-
kilausuttuna päämääränä on kuolemattomuus377, mutta Dosto-
jevskin pohdiskelu osoittaa, että itsemurhan ongelmalla on kos-
ketuspintaa myös teodikean ongelmaan: miten on mahdollista, 
että hyvä Jumala sallii kärsimyksen, ja miten ihmisen tulisi kär-
simyksen olemassaoloon suhtautua? 

Friedrich Nietzschelle (1844–1900) kärsimys ei sinänsä ollut 
argumentti elämää vastaan. Ron Brownin mukaan Nietzschen 
julistus Jumalan kuolemasta vei itsemurhalta yhden mahdollisen 
merkityksen lähteen378, sillä kun Jumala oli kuollut, itsemurha 
joutui uuteen valoon. Vaikka Nietzschestä on tullut uskonnolli-
sen merkityksenannon kriisiytymisen symboli, itsemurhan ym-
pärillä leijuu hänen kirjoituksissaan kahdenlaista ilmaa. Yhtäältä 
Nietzsche näyttää ajattelevan, että itsensä surmaaminen merkit-
see heikkoutta, mutta toisaalta hän tuumaa, että itsemurha on 
merkki elämän hallitsemisesta. Hänen mukaansa vapaaehtoinen 
kuolema voi olla järkevä ratkaisu, kun taas luonnollinen kuole-
ma voi tulla väärällä hetkellä379.

Nietzschen tuotannosta löytyy myös linjauksia, jotka näyttä-
vät olevan avoimessa ristiriidassa nykyisen ennaltaehkäisyajatte-
lun kanssa. Nietzsche nimittäin väittää, että itsemurhan ajatus 
auttaa jatkamaan elämää: ”Itsemurhan ajatus on väkevä lohdu-
tuskeino: sen avulla pääsee monen pahan yön läpi”380. Samanta-
paisen päätelmän on tällä vuosisadalla esittänyt masennuksesta 
kirjoittanut Andrew Solomon: ”Tieto siitä, että jos selviän tästä 
hetkestä, voin aina tappaa itseni seuraavalla hetkellä, mahdollis-
taa selviämisen nykyhetkestä ilman että ihminen nujertuu täy-
sin.”381 Nietzschelle itsemurha ei ole täydellisen lannistumisen 
tai lopullisen kuolemalle antautumisen merkki. Se näyttäytyy 
päinvastoin eräänlaisena elämistekniikkana, jonka avulla ihmi-
nen voi ottaa välimatkaa omaan kuolemaansa. Niin itsemurhan 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

102

ajatus lakkaa olemasta itsetuhoa ja muuttuu elämää palvelevaksi 
voimaksi.

Monet kuolevat liian myöhään, jotkut liian aikaisin. Oppi 
kuulostaa silti erikoiselta: ’Kuole oikealla hetkellä!’382

Ääniä 1800- ja 1900-lukujen vaihteesta
Filosofi ja psykologi William James (1842–1910) käsitteli itse-
murhan ongelmaa teoksessaan The Will to Believe (1897). Heti 
kärkeen James totesi, ettei mielenhäiriöstä johtuville itsemurhil-
le mahda mitään, sillä niiden tekijöihin ei järkipuhe tehoa. Hän 
sanoi pessimistisesti, että suurin osa itsemurhista saattaa kuulua 
juuri tähän ryhmään, mutta hänen varsinaisena aiheenaan oli 
elämänväsymys, taedium vitae, jota hän piti ajatteleville ihmisil-
le ominaisena. Hän lausui kuulijoilleen: ”Monet teistä harrasta-
vat filosofiaa ja ovat jo tunteneet omassa henkilössään skeptisis-
min ja epätodellisuuden, jonka asioiden abstraktien juurten 
liiallinen tonkiminen synnyttää”383. James piti elämänväsymyk-
sen syynä liiallista abstraktisten asioiden harrastusta, ja maail-
mantuskan lääkkeeksi hän tarjosi uskonnollista uskoa. Jamesin 
kannan huomionarvoisuus on siinä, että hän katsoi filosofisen 
ajattelun altistavan itsetuhoisuudelle. Filosofia ei ole enää järjen 
mukaisen elämän saavuttamisen väline tai puolueettoman tar-
kastelun tae vaan uhka elinvoimaisuudelle. Kohtuus kaikessa, 
kohtuus myös filosofoinnissa, tuntuu James kehottavan.

Itävaltalainen Otto Weininger (1880–1903) puolestaan tunne-
taan parhaiten teoksestaan Geschlecht und Charakter (1903), jos-
sa hän kehitteli nais- ja juutalaisvastaisen teorian sukupuolen ja 
luonteenpiirteiden yhteydestä. Weiningerin teoriaan liittyi 
myös ajatus siitä, että nerous on korkeinta ihmisessä. Weininge-
rin mukaan nerous on korkeampaa miehisyyttä, eivätkä naiset 
voi olla neroja; nero tietää kaiken, vaikka hänen ei ole tarvinnut 
oppia mitään384. Weininger liitti nerokkuuteen korkeimman 
mahdollisen siveellisyyden, jumalallisuuden ja täydellisen tietoi-
suuden maailmankaikkeudesta ja päätyi siihen tulokseen, ettei 



103

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

ihmisellä ole oikeutta elää, ellei hän ole nero. Koska Weininger 
ei pystynyt täyttämään omaa vaatimustaan, hän yritti itsemur-
haa Ludwig van Beethovenin kuolintalossa Wienissä. Itseään 
sydämeen ampunut Weininger jäi eloon, mutta hän kuoli myö-
hemmin samana päivänä wieniläisessä sairaalassa.

Toinen itävaltalainen, Weiningeria arvostanut Ludwig Witt-
genstein (1889–1951) puolestaan kirjoitti muistikirjaansa 
10.1.1917:

Jos itsemurha on sallittua, silloin kaikki on sallittua.
Jos on jotakin, mikä ei ole sallittua, itsemurha ei ole sal-

littua.
Tämä luo valoa etiikan olemukseen. Itsemurha on näet 

niin sanoakseni elementaarinen synti.
Kun sitä tutkii, on kuin tutkisi elohopeahöyryä, jotta 

saisi käsityksen höyryjen olemuksesta.
Vai eikö itsemurhakaan ole sinänsä hyvää eikä pahaa!385

Josette Lanteigne arvelee Wittgensteinin tarkoittavan sitä, että 
jos itsemurha on sallittu, minulla on myös lupa surmata lähim-
mäiseni386. Lanteigne tulkitsee Wittgensteinin sanomusta niin, 
että itsemurhan salliminen merkitsisi kaikkien tekojen sallimis-
ta. Arvio muistuttaa Kantin väitettä siitä, miten itsemurhan sal-
liminen saisi aikaan sen, ettei kukaan piittaisi mistään kielloista 
koska voisi aina rangaistuksen uhatessa tappaa itsensä. Epäluulo 
osoittaa, ettei itsemurhan ongelma ole yksittäinen ongelma. Se 
on samalla koko eettisyyden mahdollisuuden ongelma.

Camus, Foucault ja muita:  
1900-luvun filosofeja ja mietekirjailijoita
Kun itsemurhan käsittely siirtyi 1900-luvulle tultaessa yhä 
enemmän psykiatrian ja lääketieteen piiriin, filosofiassa siitä tuli 
yhä leimallisemmin eksistentiaalinen ja käsitteellinen kysymys. 
Albert Camus (1913–1960) korotti itsemurhan filosofian syvälli-
simmäksi ongelmaksi. Hän tarkasteli itsemurhaa tietynlaisen 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

104

maailmakokemuksen, absurdiuden, valossa. Hän hahmotti ab-
surdin eräänlaiseksi inhimillisen järjen rajaksi, jota ihminen ei 
pysty ylittämään. Absurdi panee vastaan ihmisen käsitteellistä-
misyrityksille. Se on elämässä sitä, mikä väistämättä jää ihmisel-
tä käsittämättä, mutta samalla se on myös tietoisuutta kuole-
masta ja kuolemasta kieltäytymistä. Elämän arvo syntyy 
Camus’n mukaan juuri kapinasta absurdia vastaan387. Inhimilli-
nen arvokkuus kumpuaa siis siitä, että ihminen hyväksyy maail-
man absurdiuden ja jatkaa elämistä siitä huolimatta.

Le Mythe du Sisyphe -teoksessaan (1942) Camus selittää, että 
itsemurha on vastaus elämän absurdiuden ongelmaan. Mutta 
se on väärä vastaus. Camus’lle itsemurha on osoitus siitä, ettei 
itsemurhaaja ymmärrä elämää388: itsemurha todistaa sen, ettei 
ihminen pääse sinuiksi elämän kanssa. Camus päätyy siihen 
tulokseen, että elämää on parempi elää ilman tarkoitusta389. 
Suureellinen elämän tarkoitus ainoastaan rajoittaisi ihmisen 
elämänmahdollisuuksia. Camus’n näkemyksessä on vetoavuu-
tensa mutta myös romanttisuutensa: Camus asettaa itsemur-
haajan vastakohdaksi vapaudestaan traagisesti tietoisen absur-
distin, joka jatkaa elämistä juuri siksi, ettei hänen elämällään 
ole mitään tarkoitusta. Inhimillisen arvokkuuden ohella 
Camus’n näyttämöllepanossa on romantiikkaa, jossa yksilö 
asettuu yksin muuta maailmaa vastaan. Camus korottaa erään-
laisen uhman elämän perusvoimaksi. Ihminen elää pelkkää it-
sepäisyyttään, vaikka hänellä ei ole mitään syytä elää. Camus 
kääntää perinteisen asetelman päälaelleen: itsemurhaa ei pidä 
tehdä, jos elämällä ei ole tarkoitusta, sillä elämä ei tarvitse tar-
koitusta.

Camus tulkitsee uudelleen myös klassisen vastaväitteen, jon-
ka mukaan itsemurhan salliminen tekee kaikesta sallittua. Se, 
että kaikki on sallittua, ei hänen mukaansa ole sama asia kuin se, 
ettei mikään ole kiellettyä: absurdi ei tee rikosta tyhjäksi, vaan 
se korostaa ainoastaan katumisen hyödyttömyyttä390. Pessimisti-
siä johtopäätöksiä on kuitenkin vaikea välttää, jos ei ole valmis 
hyväksymään uskonnollisia tapoja tarkastella maailmaa, kirjoit-
taa Jacques Choron391. Camus’n argumentaation ongelmana on 



105

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

se, että hänen vetoomuksensa elämän absurdista arvosta voi ve-
dota vain niihin, jotka eivät edes alun perin ajattele, että elämäl-
lä täytyisi olla tarkoitus. Camus muotoilee yhden vastausmah-
dollisuuden elämän mielettömyyden ongelmaan, mutta hän ei 
pysty tekemään siitä yleispätevää. Hänen näkökulmastaan ihmi-
nen on hävinnyt jo etukäteen, mutta ihmisen on elettävä ikään 
kuin hän ei hyväksyisi tappiotaan.

Camus’lla ei ole varsinaista argumenttia itsemurhavastaisuu-
tensa tueksi, ja siksi hänen tekstinsä vetoaa järkiperusteita pe-
näävään lukijaan huonosti. Lisäksi Camus’n muotoilema asetel-
ma maistuu teoreettiselta: siitä ei ole vastaamaan ihmiselle, joka 
miettii, pitäisikö hänen tappaa itsensä vai ei. Ines Testonin mu-
kaan Camus’n eksistentialismi muuttaa kaiken kapinan kyyni-
syydeksi392. Tämä tuntuu pätevän myös itsemurhaan: edes lo-
pullinen ratkaisu ei viime kädessä ratkaise mitään.

Camus’n jälkeen Ranskaan ilmaantui kirjoittajia, joiden 
asenne itsemurhaan oli Camus’n ajatuksiin verrattuna vähin-
tään ambivalentti. Egyptiläissyntyinen, ranskaksi kirjoittanut 
Uruguayn kansalainen Albert Caraco (1919–1971) ei halunnut 
masentaa vanhempiaan itsemurhalla, joten hän päätti tappaa 
itsensä vasta sen jälkeen kun kumpikin hänen vanhemmistaan 
on kuollut. Niinpä Caraco teki itsemurhan vain muutama tunti 
isänsä kuoleman jälkeen.

Caracon laajaa kirjallista tuotantoa leimasi toivottomuus ja 
misantropia. Caraco katsoi hallitsemattomasti lisääntyvän ihmis-
kunnan kulkevan lohduttomaan tulevaisuuteen. Hän vastusti 
kaikkia selityksiä ja piti maailmaa pohjimmiltaan mielettömänä; 
hänen ajatuksiaan ihmisestä mielipuolisen maailmankaikkeuden 
merkityksettömänä osasena voidaan verrata kauhukirjailija H. P. 
Lovecraftin näkemyksiin. Lovecraftiin häntä yhdisti myös mas-
sojen halveksiminen. Caracon mukaan ihmiset ovat syyllisiä ole-
massaoloonsa ja itsemurha ainoa keino hankkiutua eroon ole-
massaolon taakasta.

Myös romanialaisranskalainen aforistikko ja esseisti E. M. 
Cioran (1911–1995) käsitteli itsemurhaa tuotannossaan laveasti. 
Cioran opiskeli nuoruudessaan filosofiaa ja oli jo kirjoittanut 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

106

tutkielman Bergsonista, mutta hän luopui filosofiasta, koska sii-
tä ei hänen omien sanojensa mukaan ollut mitään apua olemas-
saolon ongelmien käsittelemisessä. Myöhemmin hän perusteli 
filosofiavastaisuuttaan sanomalla, että filosofia on liian siedettä-
vää. Filosofit eivät olleet eläviä ihmisiä, sillä heidän kirjoituksis-
taan ei paistanut läpi mitään inhimillisiä heikkouksia. Saatuaan 
apurahan väitöskirjan kirjoittamiseen hän muutti Romaniasta 
Ranskaan, jossa hän tosin ei opiskellut lainkaan, mutta hän kir-
joittautui läsnäolevaksi Sorbonneen voidakseen käyttää hyväk-
seen yliopistoruokalan opiskelija-alennuksia. Järjestelmällinen 
itsensä syrjäyttäminen johti lopulta sarjaan epäsäännöllisin vä-
liajoin ilmestyneitä ranskankielisiä mietekokoelmia.

1700-luvun ranskalaisten moralistien, 1800-luvun saksankie-
listen pessimistien ja venäläisen uskonnonfilosofian läpitunke-
man Cioranin mukaan itsemurhan tekevät vain optimistit, jot-
ka eivät enää pysty olemaan optimisteja; muilla taas ei ole 
mitään syytä elää, joten heillä ei ole myöskään mitään syytä 
kuolla393. Mieleen tulee hakematta valistusfilosofi Condorcet’n 
kohtalo. Condorcet uskoi ihmiskunnan loputtomaan kykyyn 
kehittyä mutta joutui surmaamaan itsensä Ranskan vallanku-
mouksen melskeissä jottei joutuisi mestattavaksi. Lisäksi Ciora-
nin mietelmä muistuttaa John Barthin romaanista Uiva ooppera 
(1956), jossa itsemurhan ongelmaa pohtiva päähenkilö Todd An-
drews päätyy samaan lopputulemaan: jos ole mitään syytä elää, 
ei ole myöskään mitään syytä kuolla.

Cioranin ajattelussa itsemurha tuleekin nietzscheläisesti yhä 
uudestaan esille voimana, joka saa ihmiset pitämään kiinni elä-
mästä. Kun ihminen tietää, ettei hänen ole pakko jatkaa elämis-
tä enää päivääkään, hän saa paradoksaalisesti voimaa elää394. 
Eräässä haastattelussa Cioran totesi selvinneensä elämästään it-
semurhan ajatuksen avulla. Niin kauan kuin hän on voinut aja-
tella, että hän voi tappaa itsensä milloin mielii, hän on kestänyt 
mitä tahansa. Cioran vertasi itsemurhan ajatusta kristinuskon 
Jumalaan: siitä on tullut hänelle kiintopiste elämässä395. Näin 
Cioran tuli paljastaneeksi yhden syyn siihen, miksi itsemurhan 
tabuluonteesta olisi syytä päästä eroon: itsemurhan ajatus ei 



107

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

välttämättä aja ihmistä tappamaan itseään vaan pikemminkin 
auttaa häntä jaksamaan elämää. Asetelma ei mahdu maailman-
kuvaan, jossa ihminen ei yksinkertaisesti saisi ajatella itsemur-
haa. Psykiatriassa itsemurhan ajattelemista pidetään edelleen 
merkkinä vakavista ongelmista, mutta Cioranille itsemurhan 
miettiminen ja siitä kirjoittaminen oli terapeuttista itsemurhan 
lykkäämistä. Cioran tuli ajattelussaan lähelle 1800-luvun pessi-
mistejä, joille edes itsemurhasta ei voinut olla apua. ”On turha 
tappaa itseään, sillä itsensä tappaa aina liian myöhään”396. 

Itsemurhan ajoittamisen ongelmaa pohti myös Michel Fou-
cault (1926–1984), joka oli poikkeuksellisen kiinnostunut itse-
murhasta. Hänen varhaistuotantoonsa sisältyy itsemurhaan 
päätynyttä avantgardekirjailija Raymond Rousselia (1877–1933) 
käsittelevä monografia397. Roussel oli tehnyt viimeisestä käsikir-
joituksestaan Comment j’ai écrit certains de mes livres eräänlaisen 
esteettisen testamenttinsa, mutta Foucault’n mukaan juuri 
Rousselin kuoleman vuoksi kirja hämärtää sen, minkä se väittää 
selittävänsä398. Rousselin itsemurha pakotti tulkitsemaan hänen 
elämänsä itsemurhan valossa399. Tästä näkökulmasta itsemurha 
on eräänlainen esteettinen loppukaneetti elämälle. Kun ihmi-
nen on ensin pyrkinyt tekemään elämästään esteettisesti tietyn-
laisen, hänen kuuluu järjestää itselleen myös esteettisesti täysi-
painoinen kuolema.

Lyhyessä artikkelissaan ”Un plaisir si simple” (1979) Fou-
cault kehotti filantrooppeja vähentämään itsemurhien määrää 
pitämällä huolta siitä, että kaikki itsemurhaajat saavat tappaa 
itsensä harkiten ja kaikessa rauhassa400. Foucault poikkeaa mo-
dernin filosofian valtalinjasta siinä, että hän tarkastelee itse-
murhaa tekijän kannalta. Mutta toisaalta hän estetisoi teon. 
Vaatiessaan, että itsemurhasta tulisi pelkästään asiaa loppuun 
saakka harkinneiden ja sen viimeisen päälle suunnitelleiden 
teko, hän itse asiassa romantisoi kuoleman. Hänen visionsa it-
semurhakeskuksista, joihin halukkaat voisivat mennä surmaa-
maan itsensä, on utopia, joka peittää näkyvistä itsemurhan to-
dellisuuden, sen, ettei kaikkia itsemurhia tehdä harkitusti tai 
vapaasti. Hän onnistuu kuitenkin raivaamaan tilaa ajatukselle 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

108

siitä, että itsemurha voi olla muutakin kuin viimeinen keino 
parantumattoman sairauden tai hellittämättömän kivun edessä. 
Hän hyväksyy itsemurhan paljon radikaalimmin kuin esimer-
kiksi rationaalisen itsemurhan puolustajat. Hän ajattelee, että 
jos joku tahtoo tehdä itsemurhan, hänellä tulee myös olla oi
keus tehdä se haluamallaan tavalla. Kysymys itsemurhan oikeu-
tuksesta ohitetaan. Painopiste siirtyy kysymykseen siitä, miten 
itsemurhaaja saisi teolleen mahdollisimman ihanteellisen ym-
päristön.

Foucault pyrkii myös poistamaan itsemurhaan liitetyn syylli-
syyden. Siksi hän suhtautuu vastahankaisesti itsemurhan syiden 
etsimiseen. Vastustus perustelujen etsimistä kohtaan rinnastuu 
kritiikkiin, jonka Foucault suuntaa länsimaiseen tunnustamis-
kulttuuriin: papille tai psykiatrille esitettyjen ”tunnustusten” 
avulla yksilön väitetään auttavan paljastamaan totuus itsestään. 
Mutta Foucault vastustaa ajatusta, jonka mukaan itsemurhan 
syyn paljastaminen kertoisi samalla totuuden tapahtuneesta, an-
taisi sille selityksen. Hän ikään kuin haluaa, että itsemurhaaja 
jätetään yksin kuolemansa kanssa, jotta edes kuolema olisi tä-
män yksityisasia. Kun itsemurhan totuuden selvittämisen mah-
dollisuus haastetaan, kirpoaa myös psykiatrisen vallan ote: jos 
itsemurhan perimmäiset syyt jäävät hämärän peittoon, ennalta-
ehkäisyhankkeelta putoaa pohja. Sillä ei ole mihin vedota. Ih-
misyksilön elämään puuttuminen vaikeutuu.

Foucault myöntää itsemurhalle myös vastarinnan ulottuvuu-
den: itsemurhaaja kieltäytyy hyväksymästä ympäröivää maail-
maa ja pakottautumasta elämään. Mutta itsemurhan ymmärtä-
minen vastarinnaksi peittää näkyvistä sen, ettei itsemurha 
välttämättä ole vastarintaa. Itsemurha voi olla yksilöön kohdis-
tuvien sosiaalisten voimien aiheuttama teko, ei sairasta irratio-
nalismia tai yksilön vapaa valinta401. Totuus yksilön sisäisestä ti-
lasta se ei siitä huolimatta ole.

Foucault osoittaa, että jopa itsemurhaa suoraan käsittelevän 
kirjallisen aineiston ymmärtäminen kirjoittajan kohtalon va-
lossa on viime kädessa jälkikäteinen tulkinta. Itsemurhan filo-
sofian historiaan kirjattiin kuriositeetti myös 1900-luvulla, kun 



109

2 Filosofit ja itsemurha: historiallinen katsaus

sveitsiläinen kirjailija Hermann Burger (1942–1989) julkaisi 
vuosi ennen kuolemaansa teoksen Tractatus logico-suicidalis, 
joka nimensä ja rakenteensa puolesta oli parodia Wittgenstei-
nin kirjasta Tractatus logico-philosophicus. Ennen kaikkea se 
kuitenkin oli pohdintaa itsemurhan luonteesta. Aikalaiskritiik-
ki ei ottanut kirjaa vakavasti ennen kuin Burger tappoi itsensä. 
Kirja sisältää 1046 aforismia itsemurhasta: ensimmäinen kuu-
luu ”Ei ole olemassa luonnollista kuolemaa”402 ja viimeinen la-
konisesti ”Finis”403. Vaikka Burgerin kirja olisi kysymys, hänen 
itsemurhansa ei olisi vastaus.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

110

3   Itsemurhan käsite

Spinoza oli oma veikkonsa myös itsemurhakysymyksessä. Hän 
haastoi itsemurhan käsitteen tulkitsemalla sen ajatusmahdotto-
muudeksi. Itsemurhan ymmärtäminen edellyttää myös sitä, että 
mennään pelkän sanan taakse ja selvitetään, mistä puhutaan, 
kun puhutaan itsemurhasta. Renessanssiajan alusta lähtien itse-
murhaa on pohdittu filosofiassa pääasiassa oikeutuksen näkö-
kulmasta, ei olosuhteiden tai motiivien näkökulmasta404. Filoso-
fit ovat myös pyrkineet määrittelemään itsemurhan, harvemmin 
itsemurhaajaa, sillä itsemurhaajan profiilin määritteleminen on 
empiirinen eikä käsitteellinen kysymys. Käytännön perusteella 
muotokuvaa on työläs piirtää:

Empiiristen tutkimusten perusteella ei itsemurhaajaa ja it-
semurhaa yrittävää ihmistä ole onnistuttu määrittelemään. 
[...] Tutkimustulosten ristiriitaisuus ei selity pelkästään käy-
tettyjen menetelmien tai aineistojen puutteilla, vaan viittaa 
pikemminkin siihen, ettei pyrkimys yliyksilöllisen ja ylihis-
toriallisen itsemurhaajan ja itsemurhaa yrittävän ihmisen 
määrittelemiseen ehkä olekaan mielekäs orientaatio.405

Ei yritetä määritellä itsemurhaajaa vaan itsemurha. Silloin voi-
daan välttää eräät empirian tuottamat ongelmat. Käsitteiden 
selventäminen on yksi filosofian tehtävistä. Kun määritellään 
itsemurha, täytyy ensin selvittää, mihin määritelmällä pyritään. 
Jos tarkoituksena on kattaa kaikki tapaukset, joita kutsutaan 



111

3 Itsemurhan käsite

itsemurhiksi, saadaan laaja määritelmä, joka perustuu tapaus
luetteloon, ja lisäksi sitä joudutaan muuttamaan aina, kun 
eteen tulee uusia itsemurhiksi kutsuttavia tapauksia. Yleensä 
itsemurhalle etsitään välttämättömiä ja riittäviä ehtoja, joiden 
avulla se voitaisiin erottaa uhrautumisesta, onnettomuudesta ja 
niin edelleen. Harvemmin pohditaan, onko itsemurhan määri-
telmän tarkoitus auttaa muodostamaan ideaalimääritelmä vai 
avittaa käytännön työssä. Käsitteellisesti vedenpitävä määritel-
mä saattaa olla esimerkiksi sosiologille käyttökelvoton.

Yksi filosofisen ja sosiologisen itsemurhamääritelmän eroista 
on intentio. Filosofi ei tule määritelmässään toimeen ilman in-
tention käsitettä, sosiologille se taas tuottaa harmia. Mutta itse-
murhan määritteleminen itsemurhaajan intentioiden perus-
teella näyttää johtavan umpikujaan, koska silloin kohdataan 
kuolemia, joista on mahdoton sanoa, ovatko ne itsemurhia. 
Voi esimerkiksi olla, että joku juo itsensä humalaan ja lähtee 
sitten auton rattiin nimenomaisena aikomuksenaan hankkiu-
tua kuolonkolariin, mutta jos itsemurhakandidaatti ei ole ker-
tonut aikomuksestaan kenellekään, on täysin tulkinnanvaraista, 
voidaanko puhua itsemurhasta. Ulkopuolisen silmin on tapah-
tunut liikenneonnettomuus, jossa alkoholilla on ollut osuutta 
asiaan. Dilemmaa helpottaa hieman se, ettei intentio ole pel-
kästään mielensisäinen tai psykologinen asia. Esimerkiksi oi-
keudellisissa yhteyksissä ihmisten intentioita tutkaillaan setvi-
mällä, mitä ihmisten käyttäytymisestä voidaan perustellusti 
päätellä. Jos joku yrittää osua toiseen puukolla, hänen päätel-
lään oikeutetusti yrittävän puukottaa, liikkuu hänen mieles-
sään sitten mitä tahansa. Puukonheiluttaja puolestaan ei voi 
vedota siihen, ettei hänen tarkoituksensa ole ollut törmäillä 
teräaseen kanssa. Kaikissa tilanteissa intention päätteleminen ei 
kuitenkaan ole mahdollista.

Intention käsite ei ole yksimuotoinen eikä rajoiltaan selkeä. 
Filosofian ohella sanaa käytellään psykologisessa ja oikeudelli-
sessa keskustelussa. Se voidaan määritellä muun muassa sijoitta-
malla se yksityisen ja julkisen rajalle. Hankaluudestaan huoli-
matta intention käsite toimii itsemurhakeskustelussa kertomassa 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

112

joskus yksilön pyrinnöstä, joskus taas tapahtumain kulun ha-
vaittavasta suuntautumisesta jotakin kohti.

Filosofin itsemurhamääritelmä ei voi olla samanlainen kuin 
yhteiskuntatieteilijän. Sosiologi Durkheimin vastentahtoisuus 
motiivien selvittämistä kohtaan on ymmärrettävää, sillä aiko-
musten ottaminen huomioon johtaisi väistämättä mielivaltai-
seen määritelmään: itsemurhasta voitaisiin puhua vain niissä 
tapauksissa, joissa itsemurhaaja on ilmoittanut etukäteen aiko-
muksestaan kuolla, ja silloinkin täytyisi olettaa, että hän on pu-
hunut totta – voidaanhan kuvitella tilanne, jossa joku ilmoittaa 
tekevänsä itsemurhan, mutta hänen tarkoituksensa on vain pe-
lotella. Jokin kuitenkin menee vikaan ja pelottelija saa surmansa, 
vaikka hän ei ole mielessään todella suunnitellut tappavansa it-
seään. Toisaalta voidaan kuvitella tilanne, jossa jonkun nähdään 
hyppäävän sillalta ilmeisen vakain tuumin, ja silloin voidaan 
päätellä, että hän yrittää surmata itsensä. Intention ongelmaan 
törmätään myös niissä määritelmissä, jotka edellyttävät, että 
uhri tietää tekonsa johtavan kuolemaan. Määritelmät auttavat 
kyllä erottamaan harhaiset, vahingossa itsensä surmanneet niis-
tä, jotka hahmottavat ympäröivän maailman asianmukaisesti, 
mutta itsensä tappaneiden ryhmästä ne eivät pysty erottelemaan 
niitä, jotka ovat ymmärtäneet kuolevansa, ja niitä, jotka eivät 
ole ymmärtäneet. Jos ihminen myrkyttää itsensä ajatellen, että 
kuolema on kaiken loppu, hän on ollut perillä tilanteesta, mut-
ta jos hän myrkyttää itsensä ajatellen, että niin hänen sielunsa 
pääsee vapautumaan ruumiin vankilasta, on syytä kysyä, onko 
hänen itsemurhansa ollut perustellulla pohjalla.

Itsemurha on silti määriteltävä intention perusteella406. Itse-
murhaa ei voi tulkita pelkkien ulkoisten seikkojen pohjalta, kos-
ka fysikaalisina tapahtumasarjoina onnettomuus ja itsemurha 
voivat näyttää sivullisesta katsojasta täysin samalta. Voidaan 
myös ajatella, että kysymys itsemurhan määrittelemisestä on pi-
dettävä erillään empiirisesti selvitettävistä kysymyksistä. Vaikka 
itsemurhaajan motiiveja ja intentioita ei koskaan saataisi selville, 
itsemurhan käsitteen kannalta on olennaista, että itsensä tappa-
misen intentio on olemassa. Ilman sitä kuolema ei ole itsemurha 



113

3 Itsemurhan käsite

vaan onnettomuus, harkitsemattomuutta tai sairauden tulosta. 
Kaikkia määritelmän kannalta huomionarvoisia seikkoja ei käy-
tännössä aina saada selville, mutta itsensä tappamisen intentio 
on itsemurhan välttämätön edellytys. Ihminen ei tee itsemurhaa, 
jos hänen tarkoituksenaan ei ole tappaa itseään.

Itsemurhakirjallisuudessa ajatellaan laajalti, että monet huk-
kumistapaukset tai yhden auton onnettomuudet ovat itse asias-
sa onnettomuuksiksi naamioituja itsemurhia, mutta myös päin-
vastainen on mahdollista: nimittäin se, että onnettomuus 
tulkitaan itsemurhaksi407. Käytännössä lienee mahdotonta erot-
taa onnettomuudet ja itsemurhat varmasti. Joskus itsemurhaa-
jalla on myös motiivi lavastaa itsemurhansa onnettomuudeksi. 
Hän saattaa pyrkiä esimerkiksi säästämään läheisensä itsemur-
haan liitetyltä syyllisyydeltä tai siihen yhdistetyiltä kielteisiltä 
asenteilta.

Thomas Anderbergin mukaan itsemurhasta tarvitaan sekä 
ideaalityyppinen määritelmä että käytännön määritelmä: ideaali-
tyyppinen määritelmä kertoo, mikä kiistattomissa itsemurhissa 
on olennaista, kun taas käytännön määritelmää lääkäri tai tilas-
totieteilijä voi käyttää työssään sumeilematta408. Ideaalimääritel-
män etuna on se, ettei tietämättömyyttä tarvitse ottaa lukuun: 
tiedon puutteesta kumpuavia käytännön ongelmia ei synny. 
Vaikka useissa itsemurhilta vaikuttavissa tapauksissa ei voida kos-
kaan saada selville, aikoiko uhri todella tappaa itsensä, ideaali-
määritelmään voidaan näin ollen sisällyttää tietoinen pyrkimys 
tappaa itsensä, jos niin halutaan.

Toinen vaihtoehto on tarkastella pelkästään sitä, mitä sanalla 
”itsemurha” tavallisesti tarkoitetaan. Mutta silloin voi käydä niin, 
että läheisilmiöt jäävät piiloon sanojen alle. Jos tarkastellaan 
myös ’vapaaehtoisen kuoleman’ ja ’uhrautumisen’ kaltaisia kä-
sitteitä, saatetaan päästä lähemmäs itsemurhailmiötä409. Itse-
murhan määritelmät saattavat myös paljastaa, mitä itsemurhan 
moraalisesta arvosta ajatellaan, ja eri termien käyttö kielii erilai-
sille teoille myönnetystä moraalisesta arvosta tai arvottomuu-
desta410. Uhrautumisen erottaminen itsemurhasta ei ole pelkäs-
tään terminologinen vaan myös arvostuksellinen ero. Usein 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

114

määritelmät perustuvat itsemurhiksi raportoituihin tapauksiin 
riippumatta siitä, ovatko tapaukset itsemurhia tai eivät411. Sitä 
paitsi itsemurha yritetään joskus määritellä pelkin esimerkein, 
myös epäkonventionaalisesti: John Donnelle Jeesuksen kuole-
ma oli itsemurha. Jacques Choron puolestaan on todennut, että 
koska sankaruudesta ja velvollisuudesta tehdään yhä vähemmän 
itsemurhia, tällaiset itsemurhat eivät ole kovin olennaisia itse-
murhan määritelmän kannalta412. Choron tuntuu ajattelevan, 
että itsemurhan määritelmän tulisi kattaa ainoastaan tavan-
omaisimmat itsemurhatyypit. Toisin sanoen hän ajattelee, että 
marginaaliset itsemurhamotiivit voitaisiin jättää huomiotta. 
Hän saattaa myös ajatella, että itsemurha tulisi määritellä niin, 
että suurin paino pantaisiin yleisimmille itsemurhatyypeille. 
Määrittelemisen kannalta tilanne olisi hämmentävä: harvinai-
sen syyn laukaisema itsemurha olisi vähemmän itsemurha kuin 
tuiki tavanomainen vakavan masennuksen tai konkurssin 
aiheuttama itsemurha. Tilastollinen yleisyys ei voi toimia mää-
ritelmän perustana.

Itsemurhan määritelmää on myös todellisuustestattava. Jos 
itsemurhalle kehitellään määritelmä, joka tuntuu sulkevan pois 
huomattavan osan ilmiöistä, joita on tapana pitää itsemurhina, 
tai sitten se tuntuu sisällyttävän itseensä asioita, joita ei tulla 
ajatelleeksi itsemurhina, käsite on vahvasti arkikielen vastainen. 
Voi olla, ettei käsitettä pystytä käyttelemään ilman arkikielen 
saattomielteitä. Arkikielessä ihmisillä on käsitys siitä, mitä he 
sanoillaan tarkoittavat. Käsitys ei välttämättä ole määritelmälli-
sesti tarkka, mutta kielen käyttäjälle on enemmän tai vähem-
män selvää, mitä käsitteen alle voidaan koota ja mitä ei.

Ongelmat syntyvät rajatapauksista. Jos käsitteiden rajat yrite-
tään siirtää liian loitolle arkikielestä, joudutaan taisteluun tut-
kainta vastaan. Sosiologisiin tai tilastollisiin tarkoituksiin käsite-
määrittely on tietysti tehtävä toisin, niin yksiselitteisesti, ettei 
tulkinnallista marginaalia jää – jos tulkinnanvaraa jää, käytän-
nössä käsite joka tapauksessa tulkitaan tavalla tai toisella. Itse-
murhan käsite on samanlainen kuin muutkin käsitteet. Se pal-
jastaa ja paljastaessaan peittää. Saman sanan taakse on koottu 



115

3 Itsemurhan käsite

niin erilaisia ilmiöitä, että käsitteen saumat alkavat rakoilla. Vel-
kojensa alle musertuva yrittäjä on eri asia kuin kamikaze-lentäjä.

Durkheim
Pyritään siis kielen selventämiseen. Itsemurhan määrittelemistä 
ei voi itsestäänselvästi erottaa moraalista. Itsemurhan määritel-
mät ovat usein moraalisesti tarkoitushakuisia. Ne vapauttavat 
tai tuomitsevat. Filosofi Michael Cholbi on esittänyt, että itse-
murhan luonnehdinnan – Cholbi ei puhu määritelmästä – tuli-
si täyttää kaksi vaatimusta. Ensinnäkin luonnehdinnan tulisi 
ottaa huomioon se, että itsemurha on moraalisesti latautunut 
asia, ja sen myötä se, että tapa käsittää itsemurha ja tapa esittää 
siitä moraalisia arvostelmia liittyvät yhteen. Toiseksi määritel-
missä tulisi varoa tilannetta, johon ajaudutaan, kun määritelmä 
perustuu arvoarvostelmiin eikä tyydy ainoastaan kuvailemaan 
ilmiötä.413 Itsemurhaa määriteltäessä täytyy muistaa, että jos it-
semurhalle asetetaan useampia ehtoja, niiden kaikkien on täy-
tyttävä, jotta voitaisiin puhua itsemurhasta.

Tunnetuin itsemurhan määrittelijä on ranskalainen sosiologi 
Émile Durkheim, jonka alun perin vuonna 1897 julkaistu tutki-
mus Itsemurha (Le Suicide) on sosiologisen itsemurhatutkimuk-
sen klassikko. Durkheim pyrki tarkastelemaan itsemurhaa yh-
teiskunnallisena ilmiönä ja löytämään itsemurhien syyt 
sosiaalisista suhteista. Esipuheessa hän totesi valinneensa tutki-
musaiheekseen itsemurhan, koska ”[h]arvat aiheet voidaan 
määritellä tarkemmin”414. Kirjansa aluksi Durkheim ei tuntunut 
pitävän itsemurhan määrittelemisen ongelmia kovin vakavina, 
mutta pian hän täsmensi, ettei tutkimuksessa voi lähteä liikkeel-
le hämärään arkikieleen tukeutuvasta määritelmästä:

[Y]hdistämme saman nimen alle poikkeuksetta kaikki fak-
tat, joilla on nämä tuntomerkit, huolimatta siitä että tulok-
sena oleva luokka ei pystyisi sisällyttämään itseensä kaikkia 
tapauksia, joita tavallisesti yhdistetään tähän nimeen, ja si-
sällyttäisi itseensä joitakin, joita yleensä kutsutaan toisin. 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

116

Olennaista ei ole ilmaista tarkahkosti, mitä normaali tietä-
mys pitää itsemurhana, vaan laatia sellainen tutkimuskoh-
teiden luokka, jota objektiivisesti perusteltuna voidaan kai-
ken kaikkiaan luontevasti kutsua tällä nimellä, joka toisin 
sanoen vastaa esineiden todellista luonnetta.415

Durkheim muotoilee alustavan määritelmän: ”[I]tsemurhaksi 
kutsutaan jokaista kuolemaa, joka on uhrin itsensä suorittaman 
positiivisen tai negatiivisen teon välillinen tai välitön tulos.”416 
Positiivisuudella Durkheim tarkoittaa aktiivisuutta, negatiivi-
suudella taas pidättyvyyttä: ihminen voi saada itsensä hengiltä 
joko loikkaamalla aktiivisesti sillalta jokeen tai olemalla passiivi-
sesti astumatta pois junan tieltä seisoessaan rautatiekiskoilla. 
Välillisyydellä ja välittömyydellä hän taas viittaa siihen, että itse-
murhan voi tehdä hitaasti vaikuttavalla myrkyllä tai ampumalla 
itsensä hengiltä.

Mutta Durkheim huomaa saman tien, että hänen määritel-
mänsä on vajavainen: se ei pysty erottamaan harha-aistimuksen 
uhrin tekoa tietoisesta teosta, eikä se myöskään pysty selvittä-
mään, voidaanko itsemurhasta puhua vain silloin, kun itsemur-
haajalla on tavoitteenaan oma kuolema. Intention ongelmaan 
Durkheimilla on kuitenkin selvä kanta: tekijän aikomukset eivät 
voi kuulua havainnoinnin piiriin, ja niiden ottaminen huo
mioon pilaisi koko määrittely-yrityksen. ”Todellakin, jos itse-
murha olisi kysymyksessä vain itsensä surmaamisen tarkoituksen 
yhteydessä, tätä nimeä ei voitaisi antaa faktoille, jotka ilmeisistä 
eroista huolimatta ovat pohjimmiltaan samanlaisia kuin ne, joita 
kaikki kutsuvat itsemurhiksi ja joita ei voitaisi muuten nimittää 
hylkäämättä koko termiä kelvottomana.”417 Niinpä Durkheim 
hylkää vaikuttimien punnitsemisen ja toteaa, että marttyyri ja 
sotilas tekevät loppujen lopuksi itsemurhan siinä missä epätoi-
voinen liikemieskin. Olennaista on se, että ihminen tietää tekon-
sa seuraukseksi kuoleman, ja niin Durkheim voi esittää lopulli-
sen määritelmänsä, jonka hän asettaa itsemurhatutkimuksensa 
lähtökohdaksi: ”itsemurhaksi kutsutaan kaikkia sellaisia kuole-
mantapauksia, jotka johtuvat suorasti tai epäsuorasti uhrin 



117

3 Itsemurhan käsite

omasta positiivisesta tai negatiivisesta teosta, jonka hän tietää 
varmasti tuottavan tämän tuloksen. Yritys on samalla tavoin 
määritelty teko, joka epäonnistuu tuottamasta kuolemaa.”418 
Suorasti tai epäsuorasti – itsemurhaaja voi joko avata valtimonsa 
tai lähteä toikkaroimaan ruuhka-aikaan moottoritielle. Uhrin 
omasta positiivisesta tai negatiivisesta teosta – itsemurhaaja voi 
joko ottaa myrkkyä tai kieltäytyä hoidattamasta sydänlihastuleh-
dustaan. Tietää varmasti tuottavan tämän tuloksen – itsemur-
haaja ei pyri halvaantumaan, saavuttamaan mystistä valaistumis-
ta tai oksentamaan vatsaansa tyhjäksi vaan tietää, että hänen 
tekonsa johtaa hengenmenoon. Durkheim ei tunnu pääsevän 
eroon intention ajatuksesta, sillä tieto omasta kuolemasta tuntuu 
edellyttävän aikomusta kuolla. Hän erottaa itsemurhan tietoises-
ta riskistä ja kuolemalla leikkimisestä, koska niissä lopputulok-
sesta ei ole varmuutta. Tämä tuntuu järkevältä: uskalikko saattaa 
tasapainoilla parvekkeen kaiteella tehdäkseen vaikutuksen mui-
hin läsnäolijoihin, ja vaikka hän kupsahtaisi asfalttiin ja menet-
täisi henkensä, itsensä surmaaminen ei ole ollut hänen tavoittee-
naan. Myöskään vaarallisten urheilulajien harrastajat tuskin 
pyrkivät kuolemaan, vaikka esimerkiksi vuorikiipeily tai riippu-
liito saattaa päättyä kohtalokkaasti.

Durkheimin itsemurhamääritelmän valossa itsemurhan voi 
tehdä myös provosoimalla, vaikka silloin itsemurha tehdään 
ikään kuin välillisesti419. Klassinen esimerkki välillisestä itsemur-
hasta on se, että itsemurhakandidaatti tekee rikoksen, josta tuo-
mitaan kuolemaan. Tällaiseen menetelmään on turvauduttu esi-
merkiksi silloin, kun itsemurha on koettu liian raskauttavaksi 
synniksi. Kulttuureissa, joissa itsemurha on ehdoton tabu, asetel-
ma on johtanut jopa murhiin420. Tässä yhteydessä on muistetta-
va, ettei kuoleman aiheuttaja saa varsinaisesti pyrkiä uhrin kuo-
lemaan; jos niin on, käsitteellisesti saadaan käsiin murha. Tämä 
ei kuitenkaan sulje pois sitä, että joissakin tapauksissa itsemurha 
voi tapahtua päällekkäin murhan kanssa. Jos joku ärsyttää väki-
valtaiseksi tietämänsä henkilön tahallaan kimppuunsa päästäk-
seen eroon elämästään ja grobiaani surmaa hänet, voidaan sanoa, 
että yhtä aikaa tapahtuu sekä murha että itsemurha.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

118

Durkheim erottaa itsemurhan murhasta mutta ei uhrautumi-
sesta. Hänen tapansa ottaa uhrautuminen mukaan poikkeaa it-
semurhatutkimuksen päälinjasta421. Hänen määritelmänsä ei 
muutoinkaan ole ongelmaton. Ensimmäinen pulma on luon-
teeltaan tieto-opillinen. Durkheim edellyttää, että uhri ”tietää 
varmasti” tekonsa johtavan kuolemaan. Ankarasti ottaen var-
man tiedon saavuttaminen on erittäin vaikeaa. Itsemurhakandi-
daatti voi luottaa hirttäytymiseen, mutta hän ei välttämättä voi 
olla täysin varma, saapuuko paikalle joku, joka katkaisee köy-
den ennen kuin tukehtuminen on vienyt hengen. Murhaavaksi 
tarkoitetun lääkeannoksen voi tahtomattaan oksentaa ulos ja 
luoti voi syystä tai toisesta mennä ohi sydämen. Durkheim edel-
lyttää varmuutta, mutta täydellistä varmuutta harvemmin on. 
Jos varmuusvaatimuksesta tehdään ehdoton, suurin osa itse-
murhiksi nimetyistä ilmiöistä pitäisi Durkheimin määritelmän 
valossa siirtää käsitteen ulkopuolelle; itsemurhaajat toimivat 
useimmiten todennäköisyyden eivätkä varmuuden pohjalta. Li-
säksi Durkheim tuntuu pitävän tiedon käsitettä ongelmattoma-
na, vaikka lienee päinvastoin niin, että itsemurhakandidaatilla 
olevien tietojen selvittäminen voi olla yhtä hankalaa kuin peril-
lepääseminen hänen aikomuksistaan. On mahdollista, että tie-
tojen, aikomusten ja tarkoitusperien lopullinen selvittäminen 
on mahdotonta. Mies nostaa revolverin ohimolleen ja painaa 
liipaisinta: ase laukeaa ja luoti tappaa miehen. Jos mies ei ole 
ilmoittanut pyrkivänsä tappamaan itsensä eikä häntä ole tiedet-
ty esimerkiksi masentuneeksi, voi olla, ettei mies tiennyt aseen 
olevan ladattu vaan leikitteli vain. Silloin tapaus olisi onnetto-
muus, ei itsemurha. Itsemurhan määrittelijän kannalta pulma 
piilee siinä, että itsemurhakandidaatilla ollutta tietoa voi olla 
vaikea varmentaa. Sitä paitsi Durkheimin määritelmä tuntuu 
sisäisesti ristiriitaiselta: jos itsemurhan määritelmässä edellyte-
tään, että itsemurhakandidaatti ”tietää varmasti” tekonsa johta-
van kuolemaan, itsemurhayrityksen määritteleminen samalla 
tavalla, mutta niin, ettei lopputuloksena ole kuolema, tuntuu 
turhalta. Jos itsemurhakandidaatilla on varma tieto tekonsa 
kuolettavuudesta, teko ei nimittäin voi epäonnistua, koska se 



119

3 Itsemurhan käsite

johtaa varmaan kuolemaan. Toinen vaihtoehto on ajatella, että 
itsemurhakandidaatilla voi olla varmaa tietoa, joka ei kuiten-
kaan vastaa todellisuutta. Silloin määritelmä törmää vakaumus-
ten mielivaltaan. Jos ihminen ajattelee tietävänsä varmasti, että 
hän voi tappaa itsensä syömällä lusikallisen hunajaa, omasta nä-
kökulmastaan hänellä on varmaa tietoa. Mutta tietoa se on vain 
hänen henkilökohtaisen vakuuttuneisuutensa kannalta. Reaali-
maailmassa toimittaessa sillä ei ole tiedon tehoisuutta.

Toinen ongelma Durkheimin määritelmässä on se, ettei se 
ota huomioon ihmisen aikomuksia. Jos mies lähtee öiselle käve-
lylle vaaralliseksi tietämäänsä puistoon, vain hänen intentionsa 
voivat kertoa, aikooko hän tapattaa itsensä vai onko hän ainoas-
taan piittaamaton422. Jos hänet mukiloidaan hengiltä, Durk-
heimin määritelmän valossa hän on tehnyt itsemurhan. Hän on 
aktiivisesti mennyt puistoon, jonka hän tietää väkivaltaisen ai-
neksen kansoittamaksi, ja lisäksi hänellä on ollut tietoa, jonka 
mukaan puistoon menijä joutuu väkivallan uhriksi. Durk-
heimin määritelmään voidaan sisällyttää myös monet sodassa 
kuolevat sotilaat, vaikka rintamalla kuolemista ei ole ollut tapa-
na pitää itsemurhana.

Durkheimilla on tietysti syynsä: hän haluaa esittää sosiologi-
sen määritelmän, ja siksi intentiot tai motiivit eivät häntä kiin-
nosta. Hän ei myöskään halua luoda moralisoivaa määritel-
mää.423 Durkheimin määritelmää tarkasteltaessa voidaan pohtia 
tilanteita, joissa kuolema johtuu ”uhrin omasta positiivisesta tai 
negatiivisesta teosta”, mutta joihin ei kuitenkaan liity tietoa 
odottavasta kuolemasta. Jos joku ajaa autolla päin kalliota koska 
luulee varjoa tunneliksi, hän on kyllä kuollut oman tekonsa 
vuoksi, mutta hän ei ole pyrkinyt kuolemaan424. Itsemurha ei 
toisin sanoen ole täysin sama asia kuin itsensä tappaminen tai 
itsensä tapattaminen.

Toisaalta ihminen saattaa vain kuvitella tietävänsä, että hänen 
tekonsa johtaa kuolemaan. Esimerkiksi fyysisesti terve lapsi 
saattaa kuvitella pystyvänsä tappamaan itsensä ahmimalla puoli 
kiloa ranskalaisia pastilleja, mutta niin tuskin käy. Aikuisten vir-
heellisiä käsityksiä kuoleman mahdollisuuksista voivat aiheuttaa 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

120

väärät tiedot tai suoranaiset harhat: saattaa olla olemassa ”sähkö-
allergikkoja”, jotka uskovat kuolevansa, jos he altistuvat liiaksi 
sähkölle. Koska oireet ovat kokijoilleen todellisia, he tietysti te-
kevät päätelmiä ympäristöstään niiden pohjalta. Se ei kuiten-
kaan tarkoita, että ympäröivä maailma aiheuttaisi oireet heidän 
olettamallaan tavalla.

Durkheim päätyi tunnetusti luokittelemaan itsemurhat 
egoistisiin, altruistisiin ja anomisiin. Egoististen itsemurhien 
taustalla on se, että yksilö eristyy liiaksi ympäristöstään ja me-
nettää yhteytensä muihin: tavallaan hänen ympäriltään puuttuu 
sosiaalinen paine, joka estäisi häntä tekemästä itsemurhaa425. 
Durkheim korostaa, että egoistinen itsemurha voi johtua älylli-
sen pohdiskelun tuottamasta murheesta, mutta toisaalta se voi 
olla luonteeltaan myös epikurolainen itsemurha, joka perustuu 
siihen, ettei ihminen halua jatkaa elämistä jos hän ei voi enää 
tyydyttää tarpeitaan426. Altruistinen itsemurha puolestaan joh-
tuu kolkuttavasta omastatunnosta: ihminen tappaa itsensä, kos-
ka hänen vakaumuksensa ajaa hänet siihen. Esimerkkeinä 
Durkheim käyttää uskonkiihkoilijan tai katuvan rikollisen itse-
murhia427. Anomiset itsemurhat taas juontuvat sosiaalisen ase-
man äkillisestä noususta tai laskusta tai yksinkertaisesta ärty-
myksestä elämään428 – anominen itsemurhaaja saattaa niin 
sanotusti kuolla vitutukseen. Durkheimin mukaan egoistinen ja 
anominen itsemurha ovat sukulaisia, mutta siinä missä egoisti-
nen itsemurha kumpuaa ”pohtivan älyn” voimistumisesta yli 
äyräittensä, anominen itsemurha johtuu ylikiihottuneista, pää-
määrättömistä intohimoista429. Durkheimin erottelun egoisti-
nen itsemurha toistaa William Jamesin ilmaiseman pelon siitä, 
että liiallinen taipumus älyllisiin harrastuksiin altistaa ihmisen 
itsetuhoisuudelle. Lopuksi Durkheim muistuttaa, että hänen 
kolmijakonsa tarkoitus on korostaa eri itsemurhatyyppien eroja 
idealisoimalla ne. Käytännössä eri itsemurhatyypit sekoittuvat 
toisiinsa.

Durkheimin ajatus, jonka mukaan itsemurhien syyt ovat pe-
räisin yhteiskunnasta, ei ole saanut suurta kannatusta, mutta 
Jacques Choronin mukaan Durkheimin itsemurhateos on ollut 



121

3 Itsemurhan käsite

ratkaiseva sen kannalta, että itsemurhan syitä arvioitaessa on 
ryhdytty ottamaan huomioon myös sosiaaliset tekijät430. Ihmi-
set eivät tee itsemurhia vain hulluuttaan vaan muun muassa 
köyhtymisen, yksinäisyyden, vanhuuden ja ihmissuhdeongel-
mien vuoksi.

On ihmisiä, joille itsemurha on sinänsä kielteinen ja kieltä-
misen arvoinen asia. Silloin, kun kiellolle ei tunnu olevan syytä, 
he nimeävät tapahtuneen joksikin muuksi kuin itsemurhaksi. 
Suomen sana ’itsemurha’ on sinänsä arvottava, koska siinä pu-
hutaan murhasta431. Siksi itsemurhan määritelmässä pitäisi pyr-
kiä välttämään kannanotot teon hyvyydestä tai pahuudesta.

Kärsimys ja sivuvaikutukset
On järkeenkäypää, ettei Durkheim halua moralisoida. Yksi asia 
on nimittäin varma: jos itsemurhan käsite määritellään tunteen-
omaisesti, ollaan pulassa. Varhainen avustetun itsemurhan puo-
lestapuhuja Charles Binet-Sanglé (1868–1941) kirjoitti yksikan-
taan:

Rappeutuneiden lasten surmaaminen, parantumattomien 
idioottien ja melankolikoiden murhaaminen samoin kuin 
avustettu itsemurha ovat täysin rationaalisia tekoja. Uskon-
nollista murhaamista, poliittista murhaamista ja rikollisten 
murhaamista täytyy sen sijaan tarkastella rikoksina.432

Binet-Sanglén vuonna 1919 julkistamien tuntemusten alkuosa 
synnyttänee nykypäivänä epämukavan olon. Loppuosasta sen 
sijaan on helppo olla samaa mieltä. Yhtä kaikki Binet-Sanglén 
suhde aiheeseensa on niin tunnepitoinen, että hänen asenteensa 
sopivat polemiikkiin, eivät määrittelyyn. Mutta joskus filosofi, 
joka esittää itsemurhan määritelmän, kertoo avoimesti, millais-
ta suhtautumista hänen käsityksensä asiasta edellyttää.

Husserlin ja Schelerin johdolla opiskellut Paul Ludwig 
Landsberg (1901–1944) pakeni Ranskaan kansallissosialistien 
noustua valtaan Saksassa. Hän piti alituisesti mukanaan 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

122

myrkkykapselia, jotta hän voisi tappaa itsensä ennen kuin jou-
tuisi Gestapon vangiksi, mutta uskoon tultuaan hän tuhosi 
myrkyn. Hänet kavallettiin saksalaisille ja hän kuoli keskityslei-
rillä. Hänen mukaansa itsemurha on ”teko, jolla inhimillinen 
olento tuottaa vapaaehtoisesti sen, minkä hän uskoo oman kuo-
lemansa vaikuttavaksi ja riittäväksi syyksi”433. Tehdessään itse-
murhan ihminen toisin sanoen ryhtyy tieten tahtoen toimin-
taan, jonka uskoo johtavan omaan kuolemaansa. Landsberg 
jatkaa, ettei hän usko ihmisen tappavan itseään epätoivosta vaan 
epämääräisesti kuoleman tuolle puolen kohdistuvasta toivos-
ta434. Itsemurha on hänelle eräänlaista väärinymmärrettyä us-
konnollista kaipausta.

Landsberg tekee itsemurhasta siihen määrään tuonpuoleisuus-
asian, että hänen mielestään esimerkiksi perheen tarkastelemi-
nen itsemurhapäätöstä tehtäessä on pelkästään porvarillista. Éric 
Volantin mukaan hänen arvionsa perustuu väärään yhteyteen so-
vellettuun kommunitaristiseen etiikkaan435. Landsbergin näke-
myksessä perheellä ei saisi olla painoa itsemurhakandidaatin 
suunnitelmissa. Uskonnollisena ajattelijana Landsberg päätyy 
siihen, ettei ihminen saa tappaa itseään, koska hän ei saa heittää 
ristiään pois436. Landsbergin määritelmä ei ole vedenpitävä eikä 
sitä ole ehkä tarkoitettu sellaiseksi, mutta hänen ajatuksensa nos-
tavat esille kärsimyksen roolin. Ne itsemurhakiellot, jotka perus-
tuvat taakan kestämiseen, olettavat, että kärsimyksellä on merki-
tys. Landsbergin kaltaisen kristillisen ajattelijan tapauksessa 
imitatio Christi -ulottuvuus on ilmeinen, mutta on perusteltua 
kysyä, mitä pitäisi ajatella tilanteissa, joissa kärsimyksellä ei ole 
mitään mahdollisuutta jalostaa ihmistä. Koska kukaan ei voi tie-
tää, millaisen taakan toinen joutuu kantamaan, kehotus ”vain 
kestää” on joko välinpitämättömyyttä tai kärsimyksen kiistämis-
tä437. Se on myös ihmisen oman arvostelukyvyn kiistämistä: kun 
ulkopuolinen ilmoittaa, että toisen tulisi yksinkertaisesti sietää 
vastoinkäymisensä, hän antaa ymmärtää tietävänsä tämän elä-
mäntilanteesta enemmän kuin tämä itse.

Kärsimyksen arvon painottamisen sijasta kärsimyksen arvo 
voidaan kiistää ja väittää, että kärsimys on sinänsä paha asia. 



123

3 Itsemurhan käsite

Kärsimysargumentti on jakanut filosofit: kärsimyksen hyväksy-
jiin kuuluvat Leopardi, Nietzsche ja kristilliset ajattelijat, kärsi-
myksen kieltäjiin taas epikurolaiset ja Schopenhauer. Kärsimyk-
sen arvon korostamiseen liittyy myös mahdollisuus ajatella, että 
jos kärsimys tosiaan on jalostavaa, ihmisten tehtävänä ei pitäisi 
olla kärsimyksen poistaminen vaan sen lisääminen438. Rakasta, 
kärsi ja unhoita, se on käskynä kohtalon. Asialla on painoarvoa 
myös silloin, kun mietitään itsemurhan rationaalisuutta: kärsi-
myksen jalostavaan vaikutukseen uskovan kristityn kannalta it-
semurhan tekeminen voi olla irrationaalista, kun taas toisenlai-
sia uskomuksia kannattavan ateistin kannalta itsemurha voi olla 
rationaalinen vaihtoehto439. Itsemurhan mielekkyyttä ei voida 
leikata erilleen ihmisen uskomuksista.

Ne, jotka Landsbergin tapaan määrittelevät itsemurhan 
teoksi, unohtavat, että kun ihminen pyrkii surmaamaan itsensä, 
tekemättä jättäminen voi olla yhtä tehoisaa kuin tekeminen. 
Mielikuvissa itsemurhakandidaatti ampuu itsensä, hirttäytyy, 
ottaa yliannoksen unilääkkeitä tai viiltää ranteensa auki. Mutta 
käytännössä itsemurha voidaan tehdä myös passiivisesti. Tho-
mas Anderbergin esimerkissä itsemurhakandidaatti seisoo pu-
rettavaksi määrätyn, räjäytettävän talon edessä, saa tiedon siitä, 
että talo räjäytetään pian, ja jää seisomaan paikalleen kunnes 
räjähtää talon mukana. Anderberg toteaa, että koska tiettyjen 
reunaehtojen on toteuduttava myös aktiivisen itsemurhan ta-
pauksessa – täytyy olettaa, että uhrilla on mahdollisuus toimia 
toisin, täytyy olettaa, että hän tietää, mihin teko tai tekemättä 
jättäminen johtaa ja niin edelleen – myös tekemättä jättämises-
tä voidaan puhua tapana tehdä itsemurha440. Landsbergin mu-
kaan itsemurha ei kuitenkaan ole yksi tapa kuolla vaan inhimil-
linen teko441. Jäsennyksestä ei ole suurta hyötyä: itsemurhaaja 
voi kuolla myrkytettynä tai räjähdyksessä, mutta tavalla tai toi-
sella hän on joka tapauksessa myötävaikuttanut kuolemaansa 
omalla toiminnallaan.

Landsbergin aikoja uudemmissa itsemurhakäsityksissä sovel-
letaan joskus kaksoisvaikutuksen (double effect) oppia: sen mu-
kaan itsemurhan arvioinnissa on otettava huomioon, että itse-



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

124

murhalla on tekijän aikomien vaikutusten lisäksi myös hänen 
ennakoimiaan vaikutuksia, joihin hän ei kuitenkaan teollaan 
pyri. Jos pääministeri tekee itsemurhan, hänen itsemurhansa 
tavoitteena ei välttämättä ole pääministerin tehtävän vapautta-
minen, mutta tekoonsa ryhtyessään hän pystyy kuitenkin en-
nakoimaan, että jos hän tekee itsemurhan, maalla ei enää ole 
pääministeriä. Jos itsemurhaaja on perheenäiti, hänen itsemur-
hansa tarkoitus ei ole riistää lapsilta äitiä, mutta hän tietää, että 
jos hän tappaa itsensä, hänen lapsillaan ei enää ole äitiä. Chol-
bin mukaan erottelulla ei ole merkitystä itsemurhan määritel-
mälle, mutta itsemurhan moraalisen arvioinnin kannalta sillä 
saattaa hyvinkin olla merkitystä442. Karkeita esimerkkejä on 
helppo keksiä: jos matkustajakoneen lentokapteeni päättää tur-
vautua lopulliseen ratkaisuun kesken lennon, häntä on lupa 
pitää vastuuttomana, ovat hänen perustelunsa itsemurhalle si-
nänsä miten painavia tahansa. Ei ole perusteltua olettaa, ettei 
hän tajuaisi tekonsa johtavan katastrofiin.

Kaksoisvaikutuksen oppia voidaan soveltaa itsemurhan mo-
raalisen arvon määrittelemiseen myös niin, että kaksoisvaiku-
tuksen ajatellaan toimivan seuraavasti: teko on sallittu, jos se 
on hyvä tai moraalisesti yhdentekevä, ja vaikka sillä saattaa olla 
ennakoitavissa oleva paha seuraus, pahaan ei pyritä; hyvä seu
raus on suoraa seurausta teosta, paha ei, ja on olemassa perus-
tellut syyt, miksi pahan toteutumisen mahdollisuus täytyy sal-
lia. Perinteiset esimerkit kertovat lääkäristä, joka menee 
hoitamaan tartuntatautisia, vaikka saattaa itse sairastua ja kuol-
la, tai papista, joka menee miinakentälle antamaan haavoittu-
neille viimeisen voitelun, vaikka hän saattaa kuolla samalla443. 
Näissä tapauksissa ei siis pitäisi puhua itsemurhasta vaan 
ainoastaan tietoisesti otetusta riskistä. Arkisempia esimerkkejä 
ovat ammatit, joihin kuuluu tietynsuuruinen riski. Jos poliisi 
saa surmansa virantoimituksessa, ammatinvalinta ei riitä perus-
teluksi sanoa häntä itsetuhoiseksi. Itsemurhalla on päämäärän 
ohella sivuvaikutuksia.



125

3 Itsemurhan käsite

Modernit määritelmät

Viime vuosikymmenten määrittely-yritykset ovat tuottaneet 
Durkheimin määritelmää elegantimpia mutta myös teknisem-
piä ratkaisuja. Itsemurhien ehkäisyyn panostava suisidologi Ed-
win Shneidman ehdottaa itsemurhan määritelmäksi seuraavaa:

Nykyhetken länsimaailmassa itsemurha on tietoista itseai-
heutettua tuhoutumista, joka on viisainta ymmärtää tar-
peikkaan yksilön moniulotteiseksi huonoksi oloksi, kun 
yksilö määrittelee ongelman, johon itsemurha koetaan par-
haaksi ratkaisuksi.444

Shneidmanin määritelmä eroaa Durkheimin määritelmästä esi-
merkiksi siinä, että Shneidman tekee itsemurhasta selvästi yksi-
löllisen asian: nimenomaan yksilö määrittelee ongelmansa ja 
päättelee, että parhaan ratkaisun siihen tuo itsensä surmaaminen. 
Sosiaalinen ulottuvuus katoaa, mutta toisaalta Shneidmanin 
määritelmä sopii hyvin vallitsevaan itsemurhan psykiatrisoinnin 
eetokseen. Itsemurhaa pidetään tragediana, joka aiheutuu yksi-
lön patologiasta445. Yksilön patologian syyttämisestä on tietenkin 
se etu, että ympäristö osoittautuu syyttömäksi.

Shneidmanin määritelmän vahvuus on siinä, ettei se edellytä 
kuolemaa toiminnan tavoitteeksi. Anderberg on huomauttanut, 
ettei itsemurhaaja useinkaan havittele varsinaisesti kuolemaa 
vaan hänen tavoitteenaan on päästä eroon jostakin446. Itsemur-
haaja haluaa esimerkiksi välttää fyysisen kivun, henkisen virey-
tensä rappeutumisen tai kestämättömän häpeälliseksi kuvittele-
mansa tilanteen, ja jos hänellä olisi keino välttää ne jollakin 
muulla konstilla kuin tappamalla itsensä, jatkaa Anderberg, hän 
valitsisi vaihtoehtoisen keinon. Kuolema on eräänlainen ikävän 
lopputuleman välttelemisen sivutuote.

Shneidmanin määritelmän heikkous on sen sijaan siinä, että 
se jäsentää itsemurhan ratkaisuksi yksilön pahaan oloon. Kun 
henkistä pahoinvointia ei määritellä sen tarkemmin, muodoste-
taan ainoastaan pahan olon ja itsemurha-alttiuden liitto, jossa 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

126

paha olo on altis patologisoimiselle: se on helppo leimata ”ma-
sennukseksi”447. Ongelmallista tämä on siksi, ettei yksilön koke-
ma paha olo välttämättä ole patologinen tila. Monet itsemur-
han ongelmaa pohtineet filosofit toki katsovat, että esimerkiksi 
vaikea masennus heikentää yksilön kykyä toimia vapaasti. Nä-
kemyksessä oletetaan, että vakava masennus on sinänsä patolo-
ginen tila, joka heikentää harkintakykyä ratkaisevasti. On kui-
tenkin mahdollista, että vakava masennus on täysin osuva 
reaktio siihen eksistentiaaliseen tilanteeseen, jossa ihminen on. 
Masennuksen haitallisuuden korostaminen voi joskus toimia 
niin, että tarkoituksena on ainoastaan rajata niiden ihmisten 
joukkoa, joiden voidaan ajatella tekevän rationaalinen, vapaaeh-
toinen itsemurha. Masentuneiden itsemurhat voidaan näin lei-
mata irrationaalisiksi ja epävapaiksi, vaikka leima saattaa kertoa 
enemmän leimaajista kuin leimatuista. Aivan yhtä perusteltua 
olisi väittää, että poikkeuksellisen aktiivisten ja positiivisesti ym-
päristöönsä suhtautuvien ihmisten maailmankuva on järkkynyt 
ja että he eivät siksi voi tehdä vapaita ja rationaalisia päätöksiä. 
Perusteeton optimismi ei ole tuntematon ilmiö, eikä optimismi 
ole positiivisuuttaan sinänsä oikeampi tapa tarkastella maailmaa 
kuin pessimismi on sitä negatiivisuuttaan448.

Masennus ei ole sisä- tai ulkopuolinen häiriö vaan osa yksi-
lön elämäntilannetta. Sitä ei voi ulkoistaa vapauden ja rationaa-
lisuuden tuolle puolen väittämällä, että se sinänsä heikentää 
yksilön kykyä päättää omista asioistaan. On mahdollista, että 
määritelmillä tahdotaan sanella ihmisten kokemuksia maail-
masta; kokemus, jossa elämä katsotaan luopumisen arvoiseksi, 
halutaan sysätä pois ja patologisoida. Tästä huolimatta on mah-
dollista, että masentuneella on itse asiassa realistinen ja jopa ra-
tionaaliseen harkintaan perustuva käsitys tulevaisuudestaan ja 
mahdollisuuksistaan. Joskus ihminen on lohduton siksi, että hä-
nen elämäntilanteensa on lohduton, ei siksi, että hänen aivoke-
miansa toimii väärin.

Jos itsemurhan määritelmä ei ole viaton, jo se saattaa antaa 
harhaanjohtavan kuvan ongelmasta: määritelmä ohittaa itsemur-
hakandidaatin yksilöllisen tilanteen, jos siihen on kirjoitettu  



127

3 Itsemurhan käsite

sisään arvottava ulottuvuus. Jean Améryn ajatukseen viitaten pel-
kästään itsemurhien ehkäisyyn pyrkivän suisidologian 
suurimpana ongelmana voi pitää sitä, että sen toteamukset ovat 
itsemurhakandidaatille tyhjiä449. Vaikka itsemurhatutkimus käsit-
telee itsemurhaa ja puhuu itsemurhasta, itsemurhakandidaatin 
näkökulmasta se puhuu aivan kuin eri asiasta. Syöpään sairastu-
neelle ei ole iloa syöpään liittyvästä solukemiallisesta tiedosta; sa-
moin itsemurhakandidaatti jää kylmäksi tilastoille, ennaltaehkäi-
symenetelmille ja tuloksille. Vaikka suisidologia tarjoaisi kuinka 
paljon tietoa itsemurhasta tahansa, itsemurhakandidaatin näkö-
kulmasta se puhuu koko ajan asian ohi. Tämä on myös yksi syy 
siihen, miksi itsemurhan määritelmän tulisi olla mahdollisimman 
neutraali. Kantaa ottamaton määritelmä ei pyri esittämään mo-
raalisia arvioita ihmisen elämästä tai sen päättymisestä.

Itsemurhaan kriittisesti suhtautuvan filosofi John Donnellyn 
määritelmä kuuluu seuraavasti:

S toteuttaa itsemurhateon X, kun S suoraan ja tahallaan 
tahtoo, joko omansa tai muiden kausaalisen vaikutuksen 
avulla, että hänen elämänsä sammuu täysin tai osittain epä-
tavallisesti egoisistisista ja/tai altruistisista syistä, paitsi tapa-
uksissa, joissa (1) S voi säilyttää henkensä ainoastaan teke-
mällä moraalisesti kunniattoman teon, jota pitää 
kunniattomana jokainen, joka suostuu omaksumaan mo-
raalisen näkökulman, ja/tai tapauksissa, joissa (2) S on ter-
minaalisessa sairaustilassa niin, että ilman poikkeuksellista 
(keinotekoista) lääketieteellistä koneistoa S kuolisi varsin 
lyhyessä ajassa.450

Itsemurhaa ei siis Donnellyn mukaan tehdä, jos vaihtoehtona on 
häpeä tai jos kuolemansairas tarvitsee erikoislaitteita säilyäkseen 
hengissä. Michael Cholbin itsemurhamääritelmä on tällainen:

Itsemurha on intentionaalista itsensä tappamista; henki-
lön teko on suisidaalinen jos ja vain jos henkilö uskoi, 
että teko tai jokin tuon teon kausaalinen seuraus tekisi 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

128

hänen kuolemastaan todennäköisen, ja kävisi toimeen 
tuottaakseen oman kuolemansa intentionaalisesti.451

Jotkut edellyttävät, että itsemurha edellyttää tekijältään 
epäinstrumentaalista halua kuolla. Toisin sanoen kuolemaa täy-
tyy etsiä sen itsensä takia, ei välineenä. Steven Luper on huo
mauttanut, ettei kukaan etsi kuolemaa sinänsä vaan pakoa ki-
vulta tai toisen pelastamista452. Lisäksi Luper on täsmentänyt, 
ettei itsemurhaajan tarvitse tietää tarkalleen, miten hänen te-
konsa aiheuttaa kuoleman: jos aikoo ampua itseään päähän 
mutta osuu kuolettavasti rintaan, on tehnyt itsemurhan453 – pu-
humattakaan siitä, ettei itsemurhaajalta edellytetä tietoa esimer-
kiksi niistä kemiallisista ja fysikaalisista prosesseista, jotka mah-
dollistavat itsemurhan tekemisen myrkyn avulla.

Tarkkaa tietoa ei edellytetä, mutta ei myöskään tiedotto-
muutta. Anderberg panee merkille, että itsemurhan liittäminen 
persooniin – lasten, hullujen tai eläinten ei yleensä katsota teke-
vän itsemurhia, vaikka se periaatteessa mahdollista onkin – osuu 
kätevästi yksiin moraalisen vastuun käsitteen kanssa454. Itsemur-
haajien katsotaan kuuluvan siihen joukkoon ihmisiä, jota voi-
daan pitää vastuullisena teoistaan. Rajaus on ymmärrettävä: it-
semurhan käsite edellyttää sitä, että itsemurhaaja ymmärtää 
kuolevansa. Itsemurha edellyttää itsetietoisuutta. Itsemurhaajan 
täytyy tietää mitä tekee. Jos dementoitunut vanhus avaa kaasu-
lieden, unohtaa kaasun ja kuolee sen tähden, hän ei ole tehnyt 
itsemurhaa, vaikka hänen toimintansa on suoraan aiheuttanut 
hengenmenon.

Tämä osoittaa intention käsitteen tarpeellisuuden. Ander-
berg yrittää tehdä sille ruumiinavauksen erottelemalla kolme eri 
tilannetta, joissa ensimmäisessä leikkaan käteni irti intentionaa-
lisesti, toisessa leikkaan käteni irti intentionani kuolla ja kol-
mannessa leikkaan käteni irti tuottaakseni kärsimystä rakastajat-
tarelleni. Ensimmäisen esimerkin intentio ei Anderbergin 
mukaan ole itsemurhaintentio, ellei tarkoituksena ole kuolla ve-
renhukkaan, missä tapauksessa ensimmäinen tilanne vastaa toi-
sen esimerkin tilannetta. Kolmas vaihtoehto taas sisältää itse-



129

3 Itsemurhan käsite

murhan intention ainoastaan elliptiseksi tulkittuna eli silloin, 
kun käsi leikataan irti siinä tarkoituksessa, että aikomuksena 
kuolla ja aiheuttaa siten kärsimystä rakastajattarelle. Kuten An-
derberg makaaberisti toteaa, jos itsensäsilpoja pysäyttää veren-
vuodon kädentyngästään, panee irti leikatun kätensä pakettiin, 
postittaa sen rakastajattarelleen ja menee itse sairaalaan hake-
maan hoitoa, kolmanteen vaihtoehtoon ei sisälly itsemurhan 
intentiota. Jos itsensä surmaamisen intentio taas on mukana, 
Anderberg erottelee, että kolmannessa esimerkissä intentiona on 
kuoleminen ja motiivina kärsimyksen tuottaminen rakastajatta-
relle. Erottelu on Anderbergin mukaan epätarkka mutta valaise-
va, sillä teon tarkoitus ja motiivi täytyy erottaa toisistaan. Joku 
voi leikata kätensä irti voidakseen kuolla verenhukkaan ja saada 
rakastajattarensa kärsimään, mutta joku toinen voi leikata kä-
tensä irti voidakseen kuolla verenhukkaan ja lakatakseen ole-
masta perheelleen taakka.455 Samaan tapaan voidaan ajatella, 
että Vietnamin sotaa vastaan polttoitsemurhan tehneen budd-
halaismunkin intentiona oli tappaa itsensä, mutta hänen motii-
vinaan oli esittää vastalause sodalle. Intentionani voi olla tappaa 
itseni, motiivinani eroon pääseminen tuskallisesta sairaudesta. 
Intentio ja motiivi eivät ole sama asia. Yhdellä ja samalla teolla 
voi myös olla useita intentioita tai motiiveja.

Anderberg jatkaa vielä, että intentio on erotettava haluami-
sesta. Voidaan ajatella, että joku haluaa kuolla, mutta hänellä ei 
ole itsensä tappamisen intentiota juuri nyt, vaan hän ainoas-
taan elättelee mahdollisuutta mielessään456. Anderbergin erot-
telut jäsentävät intentiokäsitettä ja hänen motiivin ja intention 
erottelunsa voidaan tulkita eräänlaiseksi kaksoisvaikutusopin 
vaihtoehtoiseksi muotoiluksi, mutta kaikkien filosofien yhteis-
omaisuutta tällaiset jaottelut eivät ole. Motiivin ja intention 
ero hahmottaa Anderbergin omaa kokonaisnäkemystä itsemur-
hasta.

Anderberg päätyy omaan itsemurhamääritelmäänsä:

[H]än [itsemurhaaja] on käynnistänyt tapahtumakulun, jo-
hon hän ottaa osaa aktiivisesti tai passiivisesti ja jossa suuri 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

130

enemmistö hänen yksinkertaisista teoistaan (tai teon 
konstituenteista) tehdään niin, että intentiona on lyhentää 
elämää, on motiivi mikä tahansa, hyvä tai paha, ja josta 
seuraa kuolema hänen suunnittelemallaan tavalla tai aina-
kin tavalla, jonka hän voisi hyväksyä457.

Anderbergin mukaan teko, jossa elämän lyhentämisen intentio ei 
täyty, jää pelkäksi itsemurhayritykseksi, on syynä sitten keinojen 
pettäminen tai odottamattomien asiaan vaikuttavien tekijöiden 
ilmaantuminen. Anderberg erottaa avunhuudon epäonnistunees-
ta itsemurhayrityksestä, ja erottavana tekijänä on intentio: avun-
huutaja ei aio kuolla. Kaikkien itsemurhan yrittäjien tavoitteena 
ei ole tappaa itseään, vaan päämääränä on avun hankkiminen, 
huomion saaminen tai järkytyksen aiheuttaminen. Oman lukun-
sa määrittelyongelmiin kirjoittavat epäonnistuneet avunhuutajat: 
joku haluaisi vain hätkähdyttää ympäristöään, mutta jokin me-
nee pieleen ja pelkäksi yritykseksi tarkoitettu itsemurhayritys 
päättyy uhrin kuolemaan. Voidaan sanoa, että epäonnistuneet 
avunhuudot ovat onnettomuuksia, eivät itsemurhia.

Anderberg ehdottaa, että itsemurhan määritelmään tulisi liit-
tää myös ankara rationaalisuusehto (strict rationality-condition) 
eli vaatimus, jonka mukaan itsemurhakandidaatin täytyy kyetä 
arvioimaan asioiden todennäköisyyksiä. Jos ihminen hyppää 
rantahiekalle tietäen, että sannan alla on miina, voidaan puhua 
itsemurhasta, mutta jos hän hyppelee vaarasta tietämättömänä, 
hänen kuolemansa on onnettomuus, ei itsemurha. Jos hyppelijä 
toisaalta kuvittelee voivansa tehdä itsemurhan hyppelemällä 
mutta kuolee miinaan, Anderbergin mukaan on ajateltava, että 
hän saa surmansa itsemurhayrityksen aiheuttaman onnettomuu-
den vuoksi. Mutta tiukka rationaalisuusehto voi tuoda muka-
naan myös hämmentävämpiä tuloksia: jos ihminen heittäytyy 
alas San Franciscon Golden Gate -sillalta ja suunnittelee kuole-
vansa joko veteen iskeytymisen vuoksi tai hukkumalla, mutta 
käykin niin, että hai syö hänet, tapahtuma vaikuttaa itsemurhal-
ta mutta ei täytä ankaraa rationaalisuusehtoa, koska uhri ei  
ole kuollut todennäköisen tapahtuman vuoksi.458 Anderberg 



131

3 Itsemurhan käsite

huomaa, että tiukasta rationaalisuusehdosta on luovuttava, kos-
ka se sitoo itsemurhan pelkästään itsemurhakandidaatin ratio-
naalisuuteen: jos itsemurhakandidaatti arvioi todennäköisyyden 
oikein yhdessä tapauksessa ja toisessa tapauksessa ei, ensimmäis-
tä tapausta tulisi pitää ehdon valossa itsemurhana, jälkimmäistä 
ei, vaikka itsemurhakandidaatilla olisi kummassakin tapauksessa 
yhtä voimakas halu kuolla459.

Milloin sitten voidaan puhua itsemurhayrityksestä? Ander-
bergin mielestä itsemurhayrityksestä voidaan puhua jopa silloin, 
kun allergiaton itsemurhakandidaatti kuvittelee pystyvänsä tap-
paamaan itsensä syömällä lusikallisen jauhoja, koska itsensä tap-
pamisen intentio on läsnä460. Itsemurhakeino on tehoton, mut-
ta se ei tee intentiota tyhjäksi. Toinen ongelmallinen kategoria 
itsemurhayrityksen määrittelyn kannalta ovat edellä mainitut 
avunhuudot.

Vapaa tahto
”Elämäni on vapaa vain jos kuolemani voi olla vapaa. Tai sitten 
se ei ole minun elämäni.”461 Filosofi Lucien Guirlingerin mietel-
mä paljastaa itsemurhasta jotakin olennaista: vapaaehtoinen 
kuolema tekee elämästä vapaan. Monet itsemurhaa käsitelleet 
kirjoittajat ovat esittäneet ajatuksen eri muodoissa. Yksi kysy-
mys johtaa toiseen, nimittäin kysymykseen siitä, kenen harteilla 
todistustaakka on. Keskustelua on totuttu käymään niin, että 
itsemurhaajan tulee perustella tekonsa, ei niin, että elämän jat-
kamisen puolestapuhujien tulee perustella suosituksensa.

Asia ei ole yksiselitteinen. Jos ajateltaisiin, ettei itsemur-
hakandidaatilla ole mitään velvollisuutta perustella tekoaan, ei 
otettaisi huomioon, että itsensä surmaaminen on tappamista ja 
että yleensä tappamiselle vaaditaan hyväksyttävä moraalinen pe-
rustelu; se, että itsemurhaaja tappaa itsensä eikä ketään muuta, 
on käsitteellinen erottelu muttei moraalinen perustelu462. Jos 
itsensä surmaaminen hyväksytään ja toisen surmaamista ei, on 
selitettävä, miksi ihminen voi kohdistaa itseensä sellaista väki-
valtaa, jota hänellä ei ole lupa kohdistaa toiseen. Jos ajatellaan, 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

132

että ihmisen ruumis on hänen omaa omaisuuttaan ja että omai-
suudelleen ihminen voi tehdä mitä tahansa, on toisaalta muis-
tettava, ettei ihminen saa tuhota omaisuuttaan aiheuttamalla 
samalla vaaraa muille463. Kerrostaloasunnossa ei sopine hank-
kiutua eroon rikkoutuneesta jääkaapista räjäyttämällä.

Pakon edessä tapahtuva itsensä surmaaminen ei ole itsemur-
ha. Itsemurhaajan täytyy voida valita toisin, täytyy olla niin, että 
hänellä on myös mahdollisuus olla kuolematta. Myös tämä on 
seikka, jonka tolaa on vaikea selvittää464. Itsemurhaan erittäin 
kielteisesti suhtautuva Léon Meynard väittää, ettei yksikään fyy-
sisen tai henkisen tuskan vallassa tehty itsemurha ole vapaa, me-
neepä hän niin pitkälle, että hän kiistää vapaan itsemurhan 
mahdollisuuden tykkänään: Meynard ajattelee Kantia muistel-
len, että koska itsemurha tuhoaa vapaan subjektin, se ei voi olla 
vapaa teko465. 

Kun kiistetään, että itsemurhaaja olisi toiminut vapaasta tah-
dostaan, kiistetään samalla, että hän olisi voinut toimia eettises-
ti tai tehdä tekonsa vakain tuumin ja harkiten466. Itsemurhan 
tekijä oli olosuhteiden uhri, sairautensa lannistama, ei oma it-
sensä. Itsemurhan teki joku muu, ei hän itse omasta vapaasta 
tahdostaan. Kun lähimmäiset tai itsemurhia ehkäisevät terveys-
viranomaiset kiistävät tekijän vapaan tahdon, he kiistävät itse-
murhan mahdollisuuden. He kiistävät sen, että joku voisi tap-
paa itsensä vapaaehtoisesti. Joudutaan kehään: itsemurha on 
estettävä aina, koska se ei koskaan voi olla tekijänsä tahdon mu-
kainen teko. Se ei voi olla vapaaehtoista, joten se on estettävä.

Vapaaehtoisuus edellyttää, että ihmisellä on vaihtoehtoja. Jos 
mies ajautuu veneellä myrskyyn, putoaa veteen, joutuu virran 
vietäväksi ja saa surmansa, hän ei ole tehnyt itsemurhaa, vaikka 
hän veden varaan jouduttuaan olisikin päättänyt, että hänen on 
turha ponnistella veden voimaa vastaan. Hän on antautunut ti-
lanteen edessä. Mutta jos veden voima on ollut kyllin suuri, hä-
nellä ei ole ollut mitään muuta mahdollisuutta toimia. Jos mot-
tiin jäänyt sotilas luovuttaa fatalistisesti ylivoiman edessä ja 
jättäytyy ammuttavaksi, hän ei ole tehnyt itsemurhaa, koska hä-
nellä ei ole ollut vaihtoehtoa. Sama pätee myös ihmiseen, joka 



133

3 Itsemurhan käsite

yrittää paeta palavasta talosta, mutta tietää mahdollisuutensa 
kehnoiksi. Tällaiset esimerkit ovat tietysti teoreettisia. Viime kä-
dessä itsemurhan motiivin selvittäminen on mahdotonta467. Se 
edellyttäisi uhrin antamia tietoja, ja lisäksi niiden täytyisi olla 
oikeita. Toisaalta motiivi tuskin kertoo ”totuutta” itsemurhasta. 
Anton J. L. van Hooff on ironisoinut, että jos antiikin itsemur-
hia käsittelevän kirjan kirjoittaja surmaisi itsensä, kirjaa pidet-
täisiin jälkiviisaasti vihjeenä tulevasta teosta, sillä onnistuneelle 
itsemurhalle esitetty syy on aina ulkopuolisen tarkkailijan jälki-
käteen antama468. Siinä mielessä se on aina rationalisointia ja 
arvailua.

Vapaa tahto ei ole selvärajainen kategoria. Thomas Anderberg 
kertoo tarinan kroonisesta alkoholistista nimeltä Dionysios, 
joka kuulee lääkäriltään, että hän on kuolemaisillaan viinaan. 
Dionysios järkyttyy, menee kapakkaan ja tilaa paukun. Sitten 
hän masentuu ja päättää, ettei hänen toinna elää. Niinpä hän 
tilaa yhä lisää juomaa kunnes kuolee. Anderbergin mukaan en-
simmäiset paukut voidaan laskea Dionysioksen vapaan tahdon 
piiriin kuuluneiksi, mutta ongelma vaikeutuu, kun ajatellaan, 
että hän jatkoi juomistaan vaikka oli jo niin humalassa, ettei 
pystynyt harkitsemaan tekojaan. Anderberg on taipuvainen 
ajattelemaan, että tapaus voitaisiin laskea itsemurhaksi, koska 
Dionysios aloitti ryyppäämisensä päätettyään kuolla. Esimerkki 
on hänen mukaansa kuitenkin kaukana mistään ideaalitapauk-
sesta, jossa itsemurhan ja onnettomuuden erottaminen on yk-
sinkertaista. Hän päätyy siitä huolimatta pitämään esimerkki-
ään itsemurhana, koska Dionysios kaiken järjen mukaan tiesi, 
että juotuaan itsensä humalaan hän joka tapauksessa jatkaa juo-
mistaan niin kauan kuin pystyy.469 Ilmeisesti esimerkin Diony
sios arveli, että koska hän kuolee joka tapauksessa, hän haluaa 
kuolla miellyttävimmällä tiedossaan olevalla tavalla. Itsemurhan 
määritelmän kannalta on olennaista, että itsemurhakandidaatti 
haluaa kuolla. Ehkä tämä on syy siihen, miksi itsemurhaa pide-
tään usein patologisena ilmiönä. Ajatus perustuu kyseenalaista-
mattomaan uskomukseen, jonka mukaan mieleltään terve ihmi-
nen haluaa aina elää. Jos ajatus hyväksytään, itsemurha on aina 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

134

merkki sairaudesta. Mutta saman muodon ottanut päättelyket-
ju toimii myös toiseen suuntaan: vaikka ajateltaisiin, että elossa 
oleminen on aina paha asia, siitä ei seuraa, että kuoleminen on 
aina parempi asia kuin eläminen ja itsemurha parempi vaihto-
ehto kuin elämän jatkaminen470. 

Kun itsemurha epäonnistuu
Aki Kaurismäen elokuva I Hired a Contract Killer (1990) perus-
tuu kokonaan epäonnistuneeseen itsemurhaan. Henri Boulan-
ger (Jean-Pierre Léaud) erotetaan toimestaan, joten hän yrittää 
itsemurhaa mutta epäonnistuu useista yrityksistään huolimatta: 
hirttoköysi ei pidä ja kaasu-uuni on kaasuton kaasuyhtiön lakon 
vuoksi. Siksi hän pestaa palkkatappajan murhaamaan itsensä 
tarkemmin määrittelemättömänä ajankohtana lähitulevaisuu-
dessa.

Onko epäonnistunut itsemurha itsemurha? Ainakin itsemur-
ha on erotettava itsetuhoisesta käyttäytymisestä, kuten suisido-
logi ja thanatologi Edwin Shneidman ehdottaa. Shneidman 
erottaa itsemurhan ”paraitsemurhasta” (parasuicide), vaikka il-
miöillä on hänen mukaansa samantapaisia piirteitä. Shneidman 
luettelee itsemurhan ja paraitsemurhan eroja: itsemurhan ärsyk-
keenä toimii psyykkinen tuska samoin kuin paraitsemurhan, 
mutta jälkimmäisessä tuska on laadullisesti erilaista; stressiteki-
jät ovat yhteisiä, mutta niiden luonne ja kiihkeys vaihtelee; pa-
rasuisidaalisessa käyttäytymisessä päämääränä on saada aikaan 
reaktio, kun taas itsemurhassa tavoitteena on kuolla; itsemur-
hassa pyritään lakkauttamaan tietoisuus, paraitsemurhassa jär-
jestämään elämä uudelleen; kun itsemurhaaja on toivoton, pa-
raitsemurhaaja on vailla yhteyttä muihin ihmisiin, ja niin 
edelleen471. Shneidman korostaa, että epäonnistuneet itsemur-
hat, itsen vahingoittaminen ja itsetuhoisuus ovat eri asia kuin 
itsemurha. Arkipuheessa voidaan todeta, että ”hän joi itsensä 
hengiltä”, mutta pitkäkestoinen itsetuhoinen toiminta ei täytä 
itsemurhan määritelmää. Ei ole mielekästä sanoa, että pelkällä 
lenkkimakkaralla elänyt ihminen olisi tehnyt itsemurhan,  



135

vaikka yksipuolinen ruokavalio olisi vaikuttanut hänen ennen-
aikaiseen kuolemaansa. Sama pätee intohimoiseen vuorikii-
peilyn harrastajaan tai ammattinsa riskit ymmärtäneeseen pa-
lomieheen. Itsetuhoinen käyttäytyminen voi ajan myötä 
lyhentää ihmisen elämää, mutta itsemurhasta se eroaa siten, 
että itsemurhaaja tietää osapuilleen, milloin kuolee. Itsetuhoi-
sesti elävän ihmisen tavoitteena ei ole oma kuolema, vaikka 
hän ehkä tiedostaa, että hänen elämäntapansa saattavat johtaa 
kuolemaan. Sitä paitsi itsemurhan käsitteen laajentaminen 
kaikkeen riskialttiiseen käyttäytymiseen saattaa pakottaa vetä-
mään mukaan ”tiedostamattoman kuolemanhalun” kaltaisia 
psykologisoivia käsitteitä472, jotka pikemminkin sekoittavat 
kuin selventävät asiaa, ja jos toisaalta kaikki mahdollisesti 
kuolemaan johtava toiminta tulkittaisiin suisidaaliseksi, sy-
vänmerensukellus olisi aina itsetuhoista, sillä aina on olemassa 
mahdollisuus joutua onnettomuuteen, vaikka surman suuhun 
joutumisen todennäköisyys olisikin pieni473. Mannerheimin-
tietä voi lähteä ylittämään suojatietä pitkin tietäen samalla, 
että on olemassa liikenneonnettomuuden riski. Kuolemanvaa-
ra ei riitä itsemurhan kriteeriksi. Itsemurhan kriteeriksi ei riitä 
myöskään se, että ihminen ottaa riskin. Kun joku lähtee ylittä-
mään suojatietä vaikka liikennevalot näyttävät punaista, hän 
arvioi, että pääsee kadun yli vahingoittumattomana. Jos hän 
sattuu jäämään auton alle ja kuolemaan, itsemurhasta voidaan 
puhua vain silloin, kun hänen tavoitteenaan tosiaan on ollut 
saada surmansa. Itsetuhofilosofi Jacques Choron on jopa väit-
tänyt, että riskien ottaminen kuuluu kaikkeen inhimilliseen 
toimintaan474. Riskin läsnäolo ei sinänsä riitä määrittämään 
itsetuhoisuutta.

Michael Cholbin mukaan voidaan väittää, että vaikka yksit-
täisen savukkeen polttaminen ei ole suisidaalista, tupakointi 
on475. Cholbi on liukkaalla luiskalla, sillä hänen tulisi pystyä 
määrittelemään, missä pisteessä riskejä sisältävä toiminta muut-
tuu suisidaaliseksi. Montako savuketta pitäisi polttaa ja miten 
sukkelassa tahdissa, jotta voitaisiin puhua suisidaalisesta käyt-
täytymisestä?



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

136

Ihminen käyttäytyy suisidaalisesti, kun hänellä on kuolemi-
sen intentio ja hän pyrkii samalla myös johonkin toiseen pää-
määrään, kirjoittaa Cholbi476. Jako näyttää vastaavan Anderber-
gin erottelua intention ja motiivin välillä. Mutta toisaalta 
tuntuu selvältä, että itsemurhayrityksen täytyy johtaa kuole-
maan, jotta voitaisiin puhua itsemurhasta. Rajatapauksilta ei 
silti voida välttyä. Jos ihminen yrittää ampua itsensä mutta jää 
eloon niin, että on aiheuttanut itselleen aivovamman, joka hä-
vittää hänen persoonallisuutensa, tai jos lääkeyliannos tuhoaa 
yksilön muistin ja luonteen, meillä saattaa Peter Y. Windtin mu-
kaan olla vastustamaton kiusaus puhua itsemurhasta, vaikka 
keho jäisikin eloon477. Näin itsemurhan käsite näyttää liittyvän 
vielä voimakkaammin persoonan säilymiseen kuin fyysisen ke-
hon eloonjäämiseen.

Windt on keksinyt monille itsemurhan määritelmille vasta-
esimerkin, jossa itsemurhakandidaatti haluaa kuolla, aiheuttaa 
kuolemansa omilla teoillaan, tietää tekojensa johtavan kuole-
maan ja on itse vastuussa kuolemastaan. Masentunut mies on 
lähtenyt patikoimaan syrjäseudulle ja yrittää päästä puron yli 
tukin avulla. Hän kuitenkin liukastuu virtaan ja hukkuu. Koska 
hän on ollut masentunut ja haluaa kuolla, ensimmäinen ehto 
täytyy, vaikka hän ei ole suunnitellut tekevänsä itsemurhaa liu-
kastumalla hyiseen virtaan. Jos hän ajattelee veteen pudottuaan, 
ettei hän tahdo yrittää pelastautua, hänen kuolemansa on itse-
murha, mutta hän ei ole aiheuttanut sitä omalla teollaan  

– Windt ei tunnu ottavan huomioon, että itsemurhan voi tehdä 
myös jättämällä tekemättä. Jos hän taas on kuvitellut voivansa 
uida rantaan mutta epäonnistunut, ei voida puhua itsemurhasta. 
Mutta Windtin seuraava kysymys on kiintoisampi. Entä jos uh-
rilla on ollut jatkuvia itsemurha-ajatuksia, joita vastaan hän yrit-
tää taistella mutta jotka ajavat hänet uhkayritykseen tasapainoil-
la tukin avulla virran yli? Hän tekee itsemurhan, mutta ei voi 
sanoa, että hän olisi halunnut kuolla. Windt päättelee, ettei 
kuoleman haluaminen voi olla itsemurhan välttämätön edelly-
tys. On myös mahdollista, että kovaonninen esimerkkiuhri 
suunnittelee kuolevansa myöhemmin samana päivänä vaikkapa 



137

3 Itsemurhan käsite

ottamalla myrkkyä, mutta liukastuu vahingossa ja niin ollen hä-
nen kuolemansa on onnettomuus. Windt kehittelee vielä kau-
kaa haetun ajatusvaihtoehdon: uhri aikoo tehdä itsemurhan 
hyppäämällä hirreltä virtaan, mutta tuulenpuuska kaataa hänet 
ja hän putoaa veteen vahingossa. Windtin mukaan myös tämä 
on tapaturmainen kuolema, ei itsemurha. Lisäksi Windt esitte-
lee ajatuskokeen, jossa masentunut mies hyppää uhitellen jo-
keen kokeilemaan, pääseekö hän rantaan hengissä vai ei. Jos hän 
kuolee uhkayrityksessään, hänen voi sanoa tehneen itsemurhan, 
mutta toisaalta hän ei ole tiennyt, että hänen toimintansa johtaa 
kuolemaan.478

Windt toisin sanoen tuo epäonnistuneiden itsemurhien kate-
goriaan uuden ongelman. Ensinnäkin ihminen voi yrittää itse-
murhaa mutta epäonnistua: hän hyppää sillalta jokeen, mutta 
hänet pelastetaan veden varasta, hän ottaa lääkkeitä, mutta an-
nos ei ole riittävän suuri, hän ampuu itseään päähän, mutta on-
nistuukin aiheuttamaan pelkän aivovamman. Mutta toiseksi 
ihminen voi olla aikeissa tappaa itsensä mutta kuolla jostakin 
muusta syystä. Itsemurhakandidaatti aikoo hirttäytyä mökillään, 
mutta matkalla sinne hän saa surmansa auto-onnettomuudessa. 
Hän aikoo hypätä tukilta jokeen, mutta tuuli saa hänet liukas-
tumaan ja suistumaan kuolemaan. Windt ajattelee, ettei hän 
silloin ole tehnyt itsemurhaa.

Edellä on jo mainittu, että itsemurhakandidaatin käsitys 
omasta kuolemastaan tuo omat ongelmansa itsemurhan määrit-
telemiseen. Jos itsemurhaaja uskoo pääsevänsä jonkinmoiseen 
tuonpuoleiseen kuolemansa jälkeen, voidaanko silloinkaan pu-
hua itsemurhasta? Jos ajatellaan, että itsemurhakandidaatti ym-
märtää, mihin hänen tekonsa johtaa, on kaksi vaihtoehtoa. En-
simmäinen vaihtoehto on se, että ihminen todella päätyy 
jatkamaan elämäänsä kuolemansa jälkeen. Silloin hän ei varsi-
naisesti tapa itseään. Hänen ruumiinsa on kuollut mutta hänen 
persoonansa jatkaa olemassaoloaan. Toinen vaihtoehto on se, 
että hänen maailmankuvansa on niin harhainen, ettei hänen it-
semurhaansa voida pitää perusteltuna: hän uskoo virheellisesti, 
että tappamalla itsensä hän pääsee tuonpuoleiseen, mutta jos 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

138

hänen maailmankuvansa olisi tosiasioiden tasolla, hän ei toimisi 
niin kuin toimii. Selvää on, että jos ihmisen persoona jatkaa 
olemista fysikaalisen kuoleman jälkeen, itsemurhaa ei ole ole-
massa.

Kuolemanjälkeinen elämä sekoittaa käsitteenmäärittelijöiden 
konseptit. Ensinnäkään itsemurha ei enää ole itsemurha, jos se 
ainoastaan siirtää ihmisen sielun paikasta toiseen. Anderbergin 
mukaan tämä antaa perustelun sanoa, ettei yksikään tuonpuo-
leiseen elämään uskoneen ihmisen itsemurha ole itsemurha, ja 
näin myös monet uskonnolliset ryhmittymät joutuisivat pane-
maan itsemurhaa koskevat käsityksensä uusiksi. Seikka mullis-
taisi tilastot, sillä itsemurhiksi voitaisiin hyväksyä enää ne teot, 
joiden tekijät uskovat, että ihminen on kuolemansa jälkeen 
kuollut kuin kivi.479 Itsemurhaajalta tulee edellyttää, että hän 
ajattelee kuolleen ruumiintoimintojen pysähtyvän, tietoisuuden 
kadonneen ja kaikkien kokemismahdollisuuksien hävinneen.

Turhaa kuolemisen touhua
Uskonnollinen ajatus ikuisesta elämästä on yksi tapa siirtää kuo-
leman ongelma tuonnemmas. Toinen tapa on tekniikka. Elämi-
sen etusijaa voidaan pitää annettuna, mutta Ines Testoni väittää, 
ettei eläminen ei ole ihmiselle luonnollista vaan kulttuurinen 
teko, jonka ihminen valitsee vapaasti. Hän jatkaa, että kysymys 
elämän tai kuoleman valitsemisesta nousee esiin, koska ihminen 
ymmärtää, ettei siihen voi vastata hankkeisiin perustuvan ajatte-
lun antamien teknisten ratkaisujen avulla480. Kysymykseen siitä, 
pitäisikö ihmisen elää vai ei, ei toisin sanoen voida antaa tieteel-
listä vastausta. Tieteeseen perustuva vastaus on mahdollinen niin 
kauan kuin käsillä on selkeästi rajattu hanke. Lähes minkä ta-
hansa tehtävän suorittamiseen voidaan hankkia avuksi kokemus-
peräistä tietoa, puhutaan sitten astioiden tiskaamisesta tai luotai-
men lähettämisestä Marsiin. Sen jälkeen voidaan pohtia, miten 
käsillä oleva tehtävä tehtäisiin tehoisimmin. Mutta elämä koko-
naisuudessaan ei ole samassa mielessä hanke, ja siksi kysymykset 
sen mielekkyydestä eivät ole tieteellisiä kysymyksiä. Tässä ei ole 



139

3 Itsemurhan käsite

puhe hierarkiasta: elämän jatkamisen mielekkyys ei vain ole tie-
teellinen kysymys. Mutta eräässä mielessä tekniikka poistaa syyt 
kuolla481. Se voi luoda mielikuvan, jossa jokainen este elämän 
jatkamiselle muuttuu pelkäksi tekniseksi ongelmaksi ikään kuin 
maailma ei enää olisikaan sellainen, jossa epäonnistumisia tapah-
tuu ja kuolema korjaa lopulta kaiken. Kuolema on viime kädessä 
maailmassa sitä, johon hankkeisiin perustuva ajattelu kilpistyy. 
Tekniset ratkaisut saattavat ratkaista kaiken muun, mutta ne ei-
vät pure kuoleman ongelmaan.

Yhteiskunnassa, jossa elämä sinänsä, elämä ilman mitään 
määreitä, arvostetaan korkealle, itsemurha näyttää tietysti järjet-
tömältä. Mutta määrämielessä itsensä surmaaminen on ainoas-
taan kuoleman todellisuuden hyväksymistä. Tilanne on tietysti 
paradoksaalinen: itsemurha voidaan ajatella keinoksi hallita 
kuolemaa. Kun kuolemaa ei voi estää, sentään sen mielivaltai-
suus voidaan estää aiheuttamalla kuolema aktiivisesti itse. Itse-
murha ei sinänsä ole hankkeisiin pohjautuvan, asioiden hallitse-
miseen pyrkivän ajattelun ulkopuolella. Se voidaan hahmottaa 
elämään suunnatun kontrollin välineeksi.

Itsemurhaa saatetaan myös pitää turhana ja luonnottomana 
tapana kuolla482. Toisaalta se, että kuolema on trivialisoitu julki-
suudessa ja kuolevat siirretty sairaaloihin pois näkyvistä, on saa-
nut aikaan sen, että nimenomaan luonnollinen kuolema tuntuu 
luonnottomalta ja ulkopuolelta tuleva kuolema mielivaltaiselta: 
kuolema on menettänyt ajatuksellisen asemansa ihmisille yhtei-
senä kohtalona483. Tämä on yksi teknistyneen ajattelun aikaan-
saannos. Pohjimmiltaan se perustuu illuusioon, jonka mukaan 
ihmiset eläisivät ikuisesti, jos he vain eläisivät riittävän terveelli-
sesti ja turvallisesti.

Mutta itsemurhan kieltäminen ei ole itsestäänselvyys. Se on 
kulttuurisidonnainen arvostus. Tšuktšeille mikä kuolema tahan-
sa oli parempi kuin kuolema vanhuuteen ja sairauteen, ja itsensä 
tappaneita pidettiin etuoikeutettuina484. Elämän pidentämiseen 
sinänsä sitoutuneessa kulttuurissa itsemurhan skandaalimaisuus 
liittyy siihen, että itsemurhaaja osoittaa pitävänsä kuolemaa pa-
rempana kuin elämää. Durkheimin oppilas ja kriitikko Maurice 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

140

Halbwachs on ehdottanut itsemurhaajaa paheksuttavan siksi, 
että tämä on osoittanut itsellistä aloitekykyä485. Itsemurhaaja on 
rikkonut yhteisön käyttäytymisnormeja. Itsemurha on peruutta-
maton ratkaisu, jota ei voi katua. Tässä mielessä on outoa, että 
itsemurhalle penätään painavia perusteita: kerran itsensä surmat-
tuaan itsemurhaaja ei voi vahingoittaa itseään enempää.

Lucien Guirlinger on luonnehtinut ihmistä olennoksi, joka 
ei tahdo elää hinnalla millä hyvänsä vaan on valmis uhraamaan 
elämänsä jonkin elämää korkeamman puolesta486. Hän mainit-
see esimerkkinä nälkälakkolaiset, mutta samalla hän tulee sijoit-
taneeksi itsemurhan uhrautumisen kategoriaan, josta se kuiten-
kin syvällisesti eroaa. Itsemurhan lopputulemana on kuolema; 
siinä mielessä oma kuolema ei siis ole sivutuote vaan pääasia. 
Niinpä tilanteet, joissa oma kuolema aiheutuu tosin omien te-
kojen vuoksi mutta joissa se ei ole varsinaisena tavoitteena, on 
usein jätetty itsemurhan kategorian ulkopuolelle. Esimerkiksi 
nälkälakkolaiset eivät pyri kuolemaan vaan vaikuttamaan asioi-
hin, mutta jos syömättömyys jatkuu liian pitkään, he saattavat 
kuolla. Jos pelastusveneessä on tilaa vain yhdelle mutta vaarassa 
on kaksi, jalomielisempi tai elämään kyllästyneempi saattaa luo-
pua paikastaan vaikka se merkitsisi hukkumista.



141

4   Itsemurhan rationaalisuudesta

”Keneltäkään ei koskaan puutu hyvää syytä tappaa itsensä”, itse-
murhaan päätynyt italialaiskirjailija Cesare Pavese (1908–1950) 
merkitsi päiväkirjaansa kaksitoista vuotta ennen kuolemaansa. 
Syy on yksi asia. Toinen asia on, onko se riittävän painava. Mo-
net antiikin filosofit katsoivat, että määräehdoin itsensä surmaa-
minen on järkevin ratkaisu. Hume taas ajatteli, ettei ihminen 
luovu elämästään vapaaehtoisesti, ellei elämä ole todella muut-
tunut elämiskelvottomaksi. Sittemmin itsemurha ei ole nautti-
nut vastaavaa luottamusta.

Ennen rationaalisuuskeskustelun ruotimista on mainittava, 
että itsemurhan rationaalisuus on saanut filosofeilta kohtuutto-
man paljon huomiota esimerkiksi sosiaalisten näkökohtien kus-
tannuksella. Yksi ounastus asiaintilan syystä on se, että itsemur-
han tekijän rationaalisuuteen keskittymällä voidaan välttää 
itsemurhan yhteiskunnalliset ulottuvuudet, jotka uhkaavat tah-
rata pohdiskelun konkreettisella todellisuudella. Filosofinen it-
semurhakeskustelu rinnastuu näin psykologiseen: kun ilmiön 
ydin paikannetaan itsemurhaajan rationaalisuuteen, muut mah-
dollisesti vaikuttavat ulottuvuudet jäävät hämärään.

Oli miten oli, tarkastellaan käytyä keskustelua. Voidaanko aja-
tella, että itsemurha voi olla rationaalinen, järkiperäinen teko? 
Vai onko niin, että itsemurhaaja toimii aina järjenvastaisesti, vää-
rien käsitysten tai harhaisten mielikuvien ohjaamana? Arkipu-
heessa itsemurhan järjettömyys otetaan usein annettuna. Itse-
murhaajaa ei välttämättä leimata hulluksi, mutta jotain vikaa 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

142

hänessä ajatellaan olevan: hän oli sopeutumaton tai liian passiivi-
nen487. Ainakaan häntä ei koroteta malliksi rationaalisesta toimi-
jasta.

Itsemurhan rationaalisuutta punnittaessa on otettava huo-
mioon, millaista rationaalisuutta tarkoitetaan. Jos tyydytään 
niin kutsuttuun välineelliseen rationaalisuuteen, ihmisen ky-
kyyn päästä asettamaansa tavoitteeseen tehokkaimmalla mah-
dollisella tavalla, itsemurha on hyväksyttävä päämääräksi siinä 
missä maastojuoksun maailmanmestaruus tai kaikkien eteen 
tulevien maitolavojen kaataminen. Välineellisen rationaalisuu-
den kannalta päämäärä on yhdentekevä, olennaista on, pyri-
täänkö siihen päämäärän saavuttamisen kannalta järkevimmin 
mahdollisin keinoin. Itsemurhan ongelman yhteydessä väli-
neellinen rationaalisuus saattaa johtaa kalmakkaaseen pohdis-
keluun: jos ihminen on asettanut tavoitteekseen itsensä sur-
maamisen mahdollisimman kivuttomasti, instrumentaalisena 
rationalistina hän keskittyy pohtimaan tehokkaimpia keinoja 
päämäärän saavuttamiseen ja jättää itsemurhan mielekkyyden 
puntaroimisen syrjään. Kun rationaalisuus on pelkästään väli-
neellistä, päämäärä voi olla miten irrationaalinen tahansa.

Tämän ongelman välttääkseen monet filosofit ovat edellyttä-
neet, että itsemurhan rationaalisuus vaatii myös itsemurhan 
mielekkyyttä päämääränä. Itsemurhan on oltava tolkullisin rat-
kaisu käsillä olevaan eksistentiaaliseen ongelmatilanteeseen. Li-
säksi on otettava huomioon myös itsemurhakeino. Jos itsemur-
hakeino vaarantaa muut, itsemurha on vastuuton488.

Itsemurhan rationaalisuutta painottavan lähestymistavan 
vaarana on se, että itsemurhaaja hahmotetaan rationaalisem-
maksi kuin hän on. Itsemurhakandidaatti on lähtökohtaisesti 
järkevä yksilö, jota harhakäsitykset tai väärät tilannearviot eivät 
järkytä. Mutta toisaalta juuri rationaalisuutta itsemurhaajalta 
on totuttu vaatimaan, juuri rationaalisuuden puutteesta hänet 
on totuttu tuomitsemaan: 

Aktiivinen itsemurhien ehkäisytyö perustuu kuitenkin tie-
toon, jonka mukaan itsemurha harvoin on tuotos rationaa-



143

4 Itsemurhan rationaalisuudesta

lisen päätöksenteon prosessista. Siksi itsemurhaa ei myös-
kään pidetä ’valintana’ sanan varsinaisessa merkityksessä. 
Sen sijaan, että itsemurhissa olisi kyse pysyvistä tai pitkäai-
kaisista tavoitteista, pääosa itsemurhista on aktuaalisia ti-
lannesidonnaisia tapahtumia.489

Voidaan tietysti kysyä, miksi pitäisi edes vaatia, että itsemurha 
olisi rationaalinen. Andrew Solomonin perustelu on se, että jos 
hyväksyy rationaalisen itsemurhan, on suojassa irrationaaliselta 
itsemurhalta490. Jos ihminen tietää, että määräedellytysten täyt-
tyessä hän voi tappaa itsensä järjellisin perustein, hän ei ole niin 
altis tappamaan itseään oikusta. Jos ihminen asettaa itsemurhal-
leen edellytykset, hän joutuu myös miettimään, milloin ne täyt-
tyvät. Rationaalisen itsemurhan harkitseminen on keino välttää 
huonot itsemurhaperustelut. Kun ihminen tietää, milloin hä-
nellä on perusteet tehdä itsemurha, hän tietää myös, milloin 
perusteet puuttuvat. Michael Cholbi puolestaan väittää, että ih-
misen itsemääräämisoikeutta korostava itsemurhan puolesta 
esitetty argumentti edellyttää ihmisiltä rationaalisuutta. Koska 
tiedetään, että monissa tapauksissa itsemurhan tekijä ei ole täy-
sissä sielun voimissa, on perusteltua asettaa todistustaakka itse-
murhaajan harteille: vaikka yksittäinen itsemurha ei välttämättä 
ole irrationaalinen, sen rationaalisuus on syytä osoittaa, sitä ei 
pidä olettaa annetuksi.491 Jos itsemurha käsitettäisiin lähtökoh-
taisesti rationaaliseksi, motiivit, tarkoitusperät ja kontekstit teh-
täisiin tyhjiksi. Itsemurha muuttuisi myös näin ilmiöksi, josta 
voidaan puhua yleisellä tasolla.

Itsemurhan ja rationaalisuuden liittäminen yhteen kavaltaa 
myös sen, että itsemurha piirtää mielenterveyden rajan. Ratio-
naalisen yksilön on katsottu olevan mielenterveyden piirissä, 
itsemurhaajan taas sen ulkopuolella. Rationaalisen itsemurhan 
määrittely on noussut keskeiseksi kysymykseksi juuri tämän 
vuoksi: itsemurhan rationaalisuuden määrittelyssä on yhä 
jäänteitä myös järjen ja hulluuden rajan vetämisestä. Siksi esi-
merkiksi John Donnelly luokittelee kaikki itsemurhat euta-
nasiaa ja itsensä uhraamista lukuunottamatta irrationaalisiksi 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

144

tai parhaassa tapauksessa arationaalisiksi. Filosofit pelkäävät 
itsemurhaa. Yksi merkki siitä on aiheen saama vähäinen huo-
mio. Toinen merkki on se, että tabuluonnettaan itsemurha 
haastaa filosofisen ajattelun julkisena järjenkäyttönä. Ajatel-
laan, että jos luonteeltaan yksilöt ylittävä järjenkäyttö voi joh-
taa itsemurhaan, se samalla pettää filosofian antaman lupauk-
sen. Filosofia lakkaa olemasta edistyksellinen, yksiselitteisesti 
parempaan suuntaava hanke.

Mutta rationaalisuus ei ole viaton käsite. Keskustelu ratio-
naalisuudesta ei ole puolueetonta. Filosofisessa kielenkäytössä 
on tyypillistä, että rationaalisuus on kunnianimitys, irrationaa-
liseksi leimaaminen taas sinänsä negatiivista. David Lester on 
huomauttanut, että jos joku rohkenee puhua itsemurha-ajatuk-
sistaan muiden kuullen, häntä syytetään herkästi irrationaali-
suudesta, ja tämä puolestaan lyö leimansa koko keskusteluase-
telmaan, sillä itsemurhakandidaatti joutuu puolustuskannalle492. 
Itsemurhalle vaaditaan perusteluja mutta itsemurhaamatto-
muudelle ei. Filosofit ovat pohtineet itsemurhan mahdollisia 
rationaalisia perusteita, mutta eivät elämisen rationaalisia pe-
rusteita. Muistetaan, mitä Camus sanoi: kukaan ei tapa itseään 
ontologisen argumentin vuoksi. Universaalisesti päteväksi ole-
tettu argumentaatio ei yllä koskettamaan sitä, millaiseksi elämä 
koetaan.

Kun tarkastellaan sitä, millaisista näkökulmista itsemurhan 
rationaalisuutta on käsitelty, paljastuu, miten suurelti itsemurha 
hahmotetaan yksilön ongelmaksi. Käytännöllisesti katsoen ai-
noa tarkasteluvinkkeli itsemurhan rationaalisuuteen on se, kan-
nattaako parantumattomasti sairaan jatkaa elämäänsä. Joissain 
tilanteissa saatetaan hyväksyä se, että ihminen uhrautuu, jos hän 
voi teollaan estää suuremman vahingon. Itsemurhaa ei ajatella 
ongelmaksi, joka voisi kertoa jotakin yksilön ja yhteiskunnan 
tai jopa yksilön ja maailman suhteesta. Ei kysytä, voiko yksilölle 
olla rationaalista tehdä itsemurha, jos hän kokee häntä ympäröi-
vän yhteiskunnan tai maailman siinä määrin vastenmieliseksi, 
että se estää häntä elämästä sellaista elämää, jota hän voisi pitää 
mielekkäänä.



145

4 Itsemurhan rationaalisuudesta

Osittain asetelma juontunee psykiatrisen tarkastelutavan val-
lasta. Itsemurha on totuttu liittämään mielenterveyden järkky-
miseen siihen määrään, että laveampi katsantokanta on peitty-
nyt tämän vakaumuksen taakse. Korkeintaan on pohdittu 
itsemurhaajan lähipiirin tai sosiaalisen ympäristön mahdollista 
vaikutusta hänen tekoonsa. Mutta itsemurha liittyy myös siihen, 
hyväksyykö vai hylkääkö ihminen eettisenä ja esteettisenä olen-
tona ympäristönsä. Perimmiltään tämä tarkoittaa sitä, että ih-
minen voi tehdä rationaalisen itsemurhan, jos hän tulee siihen 
tulokseen, että maailma on elämiskelvottoman kehno. Ihminen 
voi tehdä itsemurhan vain siksi, ettei hän hyväksy maailmaa, 
jonka ympärillään näkee.

Itsemurhakandidaatti on oman elämänsä asiantuntija. Tämä 
ei tarkoita, että hän olisi aina täysin selvillä siitä, mitä haluaa493. 
Itsemurhaaja on elämäntilanteeseensa nähden erilaisessa ase-
massa kuin ulkopuoliset, mutta tämä ei tarkoita, että hänen nä-
kökulmansa olisi joka tilanteessa oltava etusijainen. Itsemur-
hakandidaatti ei aina ole oman rationaalisuutensa paras arvioija, 
mutta oman maailmakokemuksensa hän tuntee parhaiten. Siksi 
lähtökohtaisesti itsemurhien torjumiseen pyrkivä lähestymista-
pa merkitsee aina itsemurhakandidaatin maailmakokemuksen 
nihilointia. Ehkäisynäköalalla ei ole muuta vaihtoehtoa kuin 
pyrkiä osoittamaan tuo kokemus vääräksi. Syy on joko lääketie-
teellinen – aivokemia toimii ei-toivottavalla tavalla – tai ratio-
naalisuuden puutteeseen liittyvä – itsemurhakandidaatin tilan-
nearvio on virheellinen. Mutta ihminen ei voi kokea väärin. Sen 
vuoksi itsemurhakandidaatin kokemus jää ulkopuolelle, kun se 
yritetään sovittaa yleiskatsantoon.

Ines Testoni koettaa liittää rationaalisuuden itsemurhaajan ko-
kemukseen. Hän sanoo itsemurhaa rationaaliseksi silloin, kun se 
osoittaa, ettei mikään anna elämälle merkitystä silloin kun elämä 
on sietämätöntä494. Epätoivo ja toivottomuus eivät sinänsä ole 
ristiriidassa rationaalisten arviointikykyjen kanssa495. Mutta on 
yksi asia tietää, mikä olisi rationaalista, toinen asia toimia ratio-
naalisesti. Itsemurhaaja voi olla siinä määrin vakuuttunut asias
taan, ettei hänen päätään enää käy kääntäminen järkiperäisillä 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

146

argumenteilla. Toisaalta voi olla, että hänen päätöksensä pohjau-
tuu ankaraan logiikkaan. Hänen lähtökohtansa saattavat olla sel-
laiset, että itsemurha on niiden looginen johtopäätös. Silloin ra-
tionaalisuuden vaatija turvautuu logiikan lakeihin: itsemurha voi 
olla looginen johtopäätös, mutta se ei vielä tarkoita, että päätel-
män lähtöoletukset olisivat totta.

Yleisimmin lähtöoletuksista halutaan kumota toivottomuus. 
Lohduttomuuden ja näköalattomuuden katsotaan heikentävän 
ihmisen päättelykykyä siihen määrään, ettei tilanteen järkevä 
arvioiminen ole enää mahdollista. Poliittisella vakaumuksella 
itsemurhaa ei voi perustella, koska se edellyttäisi, että vakaumus 
on oikea496. Sama pätee uskonnolliseen vakaumukseen. Jo va-
kaumuksien moninaisuus osoittaa, ettei yhteisymmärrystä kan-
nan pätevyydestä ole.

Rationaalisuuden vaatimukset
Itsemurhan rationaalisuutta ajateltaessa on erotettava ainakin 
kolme eri kysymystä. Ensimmäinen liittyy itsemurhan mielek-
kyyteen: onko itsemurhakandidaatin rationaalista ajatella, että 
itsemurha on järkevä ratkaisu hänen tilanteeseensa? Jos itsemur-
haan on päädytty, toinen kysymys liittyy välineelliseen rationaa-
lisuuteen. Jos ihmisen tavoitteena on tappaa itsensä, miten hä-
nen on järkevintä toimia? Kolmas rationaalisuusulottuvuus 
löytyy itsemurhakandidaatista itsestään. Onko hän riittävän ra-
tionaalinen voidakseen tehdä itsemurhapäätöksen järkevin pe-
rustein ja pystyäkseen toteuttamaan surmasuunnitelmansa mie-
lekkäällä tavalla?

Margaret Pabst Battin esittää rationaaliselle itsemurhalle usei-
ta edellytyksiä. Ensinnäkin rationaalinen itsemurha edellyttää 
luonnollisesti kykyä järkeillä. Jos ihminen ei pysty päättelemään, 
hänellä ei ole edellytyksiä miettiä, voiko hänen itsemurhansa olla 
järkevästi perusteltu, ja toisaalta itsemurhakandidaatin täytyy 
pystyä arvioimaan myös tekonsa todennäköisiä seurauksia, 
muun muassa sitä, että onnistuneen itsemurhan tekijä on kuol-
lut. Toiseksi itsemurhan tulee perustua realistiseen maailman



147

4 Itsemurhan rationaalisuudesta

kuvaan: rationaalinen itsemurha ei voi pohjautua päässä puhu-
viin ääniin, mutta Battin korostaa, ettei eksentrisiä uskonnollisia 
näkemyksiä aina pidetä realistisen maailmankuvan vastaisina, 
ovat ne miten epäuskottavia tahansa. Jotkut epäuskottavuudet 
kun ovat saaneet kulttuurisen siunauksen. Kolmanneksi ratio-
naalinen toiminta edellyttää pätevää tietoa. Jos ihminen tekee 
itsemurhan luulosairauden tai pelkän sairastumisen pelon 
vuoksi, hänen itsemurhansa ei ole rationaalinen. Neljänneksi 
rationaalisen itsemurhan tulee pyrkiä vahingon välttämiseen. 
Fyysisen tai psyykkisen kivun välttäminen itsemurhan avulla 
saattaa olla rationaalista, muttei ole selvää, miten voimakasta 
kivun tulee olla, jotta itsemurhaa voitaisiin pitää mielekkäänä 
ratkaisuna. Viidenneksi itsemurhan tulee sopia yhteen itsemur-
hakandidaatin perusintressien kanssa. Jos ihmisen päätavoittee-
na on kehittyä pianistina, hän ei edistä asiaansa surmaamalla 
itsensä, mutta toisaalta on olemassa tavoitteita, jotka ihminen 
voi ajatella toteuttavansa myös kuolleena, esimerkiksi lasten 
opiskelun rahoittaminen onnistuu eräin reunaehdoin myös 
haudan takaa.497

Yksi edellytys itsemurhan tekemiselle on se, että ymmärtää, 
mitä on tekemässä. Kaikki eivät välttämättä voi tehdä itsemur-
haa, jos he eivät ymmärrä, mitä se tarkoittaa498. Näkemyksellä, 
jonka mukaan ihmisellä on aina oikeus tehdä itseään koskevat 
päätökset, on siis rajansa; esimerkiksi lapsille ei tulisi antaa 
oikeutta päättää elämänsä päättämisestä, linjaa Michael Chol-
bi499. Yksi painava syy on se, että lasten käsitys kuolemasta 
saattaa olla erittäin epärealistinen. Lapsi voidaan ajatella auto-
nomiseksi toimijaksi, mutta hänen omalakisuutensa ei ole 
välttämättä kovin todellisuusperusteista. Jos näin on, myös 
täysikäisiin itsemurhan harkitsijoihin kuulunee niitä, joiden 
ajattelu ei ole tosipohjalla. Edellä itsemurhan tekeminen liitet-
tiin persoonuuteen, mutta todellisuusperiaatteen tunnustami-
sen vaatimus tuntuu kaventavan itsemurhamahdollisten jouk-
koa entisestään: esimerkiksi häiriintynyt ihminen saattaa 
täyttää persoonuuden vaatimukset muttei realistisen maail-
mankuvan vaatimusta.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

148

Jacques Choron ajattelee, että rationaalisiksi itsemurhiksi 
hyväksyttävien tilanteiden alue on kapea, sillä sen alueeseen 
kuuluvat vain hyvän asian puolesta tehdyt itsemurhat, altruis-
tiset itsemurhat tai tuskallisen, tappavan sairauden vuoksi teh-
dyt itsemurhat500. Choronin väite kupsahtaa siihen, että itse-
murhakäsitykset ovat aina kulttuurisidonnaisia: hän uskoo, 
että itsemurhan tulee olla ymmärrettävä ympäristölleen, mut-
ta itsemurhakielteisessä kulttuurissa enemmistö ihmisistä ei 
suostu ymmärtämään itsemurhaa501. Siksi itsemurhan ratio-
naalisuutta ei voida päättää kansanäänestyksellä eikä itsemur-
haa voi myöskään määritellä itsemurhatilanteen perusteella. 
Choronille itsemurhan syyksi ei siis kelpaa taedium vitae tai 
vakaumus siitä, että tulevaisuudessa maailma muuttuu sellai-
seksi, ettei siinä ole enää mahdollista elää ihmisarvoista elä-
mää. Hän tosin huomauttaa, että itsemurhan ehkäisemiseen 
keskittyneille ihmisille vaihtoehtoa ei ehkä ole: heidän täytyy 
asettua itsemurhaa vastaan, vaikka sairaan tulevaisuus näyttäi-
si kuinka tuskalliselta502. Kun itsemurhan arvioija yleistää 
oman elämänkokemuksensa, vaarana on, että se, millaiseksi 
maailma ylipäänsä koetaan, katoaa näkyvistä. Optimismin tai 
pessimismin kaltaisia kategorioita ei voi irrottaa yksittäisten 
ihmisten maailmakokemuksesta. Tähän syntyy universaali-
suuspyrkimyksen ja ainutkertaisuuden jännite: yleistäminen 
on aina vaarassa yksiulotteistaa ajattelun, mutta toisaalta uh-
kaa ainutkertaisuuden mielivalta. Itsemurhan filosofinen erot-
telu liikkuu yleisen ja yksittäisen välissä.

Jos itsemurha leimataan sinänsä irrationaaliseksi teoksi, itse-
murhan rationaalisuuden arvioinnissa ajaudutaan kehään. Tässä 
on pelkkään itsemurhien torjuntaan keskittyvän ajattelutavan 
ongelma: se ei suostu edes myöntämään mahdollisuutta, että 
jollekulle itsemurha saattaa jossakin tilanteessa olla paras vaihto-
ehto. Tämän vuoksi pyrimys itsemurhakandidaatin auttamiseen 
saattaa jossain tilanteessa muuttua julmuudeksi. Itsemurhien 
ehkäisemisen riskinä on se, että se muuttuu maailmasta toiseen 
huutelemiseksi, olettaa kaksi yhteismitatonta kokemusta yhteis-
mitallisiksi.



149

4 Itsemurhan rationaalisuudesta

”Onnellisen ihmisen maailma on eri maailma kuin onnetto-
man”503, kirjoitti Wittgenstein. Itävaltalainen esseisti Jean 
Améry nosti Wittgensteinin huomion itsemurhakirjansa Hand 
an sich legen (1976) motoksi. Améryn mukaan kuolema on 
aina luonnollinen, jos ajatellaan, että kuolema aiheutuu ai-
neellisen maailman kausaaliketjuista504. Itsemurha on luonnol-
linen kuolema, sillä yliluonnollista kuolemaa ei ole. Esipu-
heessaan Améry totesi pyrkivänsä ”vapaakuoleman 
fenomenologiaan” ja asettuvansa vastustamaan sellaista tutki-
musta, joka ei tunnusta itsemurhan tekevää ihmistä505. Yksi 
Améryn kirjan pontimista on osoittaa, ettei itsemurhakandi-
daatti ole sairas vaan että hän seuraa onnettoman ihmisen 
maailmassa vallitsevaa logiikkaa. Amérysta itsestään tulee toi-
sen ääripään apologeetta: osoittaessaan ennaltaehkäisyn ongel-
mia hän asettuu itsemurhan kannalle. Amérylla ei myöskään 
tunnu olevan kosketusta antiikin traditioon, josta hän olisi 
voinut ammentaa itsemurhamyönteisempiä näkemyksiä itse 
kohottamansa kristillismedikaalisen monoliitin vastapainoksi. 
Erotellessaan ”elämän logiikan” ja ”kuoleman logiikan” Améry 
tuntuu kuitenkin koskettavan keskeistä kipupistettä. Itsemur-
han tehneestä voidaan sanoa, että hänen olisi kannattanut 
odottaa ja katsoa, mitä tulevaisuus tuo tullessaan, sillä kuole-
maan ehtii aina. Hänestä saatetaan myös todeta, että hän toi-
mi vastuuttomasti läheisiään kohtaan, tai sitten tokaistaan, 
etteivät kenenkään ongelmat voi olla niin suuria, että ne oi-
keuttaisivat itsemurhan. Kaikki nämä reaktiot ohittavat täysin 
sen, millaisessa maailmassa itsemurhaaja elää.

Améry lainaa ranskan sanan échec ilmaisemaan kokemusta, 
joka käynnistää ihmisen itsemurha-ajatukset. Échec merkitsee 
šakkausta mutta myös vastoinkäymistä ja iskua. Nadine Hein-
kel on huomauttanut, että vaikka Améry hylkää psykiatrisen 
lähestymistavan, hänen näkökulmansa yhdistyy siihen sikäli 
kuin siinä ajatellaan, että itsemurhaprosessi käynnistyy tietyn-
laisesta kokemuksesta506. Psykiatrian näkökulmasta ihmisen 
mielenterveys järkkyy, Améryn katsannossa ihminen siirtyy 
elämän maailmasta kuoleman maailmaan, ”elämän logiikan” 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

150

piiristä ”kuoleman logiikkaan”. Échec im Leben (”epäonnistu-
minen elämässä”) on väliaikaista, mutta échec des Lebens (”elä-
män epäonnistuminen”) merkitsee itsemurhaa507. Itsemurha-
prosessi käynnistyy elämän epäonnistumisen kokemuksesta.

Heinkel korostaa, ettei itsemurha ole Amérylle elämän vaan 
échecin kieltämistä508. Améry tuntuu ajattelevan, että ”elämän 
logiikan” ja ”kuoleman logiikan” mukaan toimivat ihmiset ovat 
eri ihmisiä, ja tässä mielessä yksi ja sama henkilö voi elämänsä 
aikana olla kaksi eri ihmistä509. Kahtiajakonsa avulla Améry pyr-
kii pelastamaan itsemurhakandidaatin rationaalisuuden. Jos 
melankolikko tekee lopullisen johtopäätöksen synkästä maail-
mankuvastaan, kenelläkään ei Améryn mukaan ole lupaa men-
nä sanomaan hänelle, että hänen näkökulmansa on väärä. Päin-
vastoin, hänen voidaan sanoa toimineen maailmankuvansa 
perusteella täysin rationaalisesti510. Améryn kanta on kiintoisa 
siksi, että vaikka rationaalisuutta pidetään laajasti hyväksyttävän 
itsemurhan edellytyksenä, monet filosofit ovat tulkinneet ratio-
naalisuusvaatimuksen niin, ettei lohduttomuuteen langennut 
ihminen perusta elämännäkemystään tosiasioihin eikä niin ol-
len voi toimia rationaalisesti. Näin rationaalisuus määritellään 
sosiaalisesti: siitä, etteivät ihmiset tavallisesti ole itsetuhoisen 
lohduttomia, päätellään, ettei itsemurhaan valmiin ihmisen 
maailmankuva voi perustua tosiasioihin. Mutta maailmanku-
van pätevyyttä ei voida perustella sosiaalisesti.

Kun itsemurhayrityksestä selviytynyt sanoo – Améryn mu-
kaan häpeillen – halunneensa päästä rauhaan, Améry huomaut-
taa, ettei kuolemaa voi kuvata olemiskategorioiden avulla511. 
John Donnelly on käyttänyt samantapaista huomiota perustel-
lakseen väitettä, jonka mukaan itsemurha ei voi olla rationaali-
nen ratkaisu: on mieletöntä valita ei-mikään mieluummin kuin 
jokin, koska ei-mikään ei voi olla kenellekään parempi kuin jo-
kin olemisen tila512. Donnellyn mukaan ajatus paljastaa katego-
riavirheen: jos ajattelen, että minun olisi parempi olla kuollut, 
en ota huomioon, että kuoleman jälkeen ei enää ole mitään 

”minua”, jolle kuolleena oleminen olisi parempi. Donnelly jat-
kaa, ettei edes kolmanteen persoonaan turvautuminen auta: jos 



151

4 Itsemurhan rationaalisuudesta

todetaan, että ”hänen on parempi olla kuollut kuin elossa”, to-
teamus on virheellinen, tulkitaan se sitten episteemisesti (”hä-
nen oli rationaalista tehdä itsemurha”) tai moraalisesti (”hänen 
oli oikein tehdä itsemurha”), mutta muodossa ”hän on onnelli-
sempi kuolleena kuin elävänä” väite on mieletön513. Väitettä voi-
daan perustella esimerkiksi näkemyksellä, jonka mukaan elämä 
on aina kärsimystä, mutta Donnelly pyrkii kumoamaan näke-
myksen sanomalla, että jos kysyttäisiin, miksi joku valitsisi ole-
misen sijasta ei-minkään, vastaus kuuluisi ”ei-mitään olisi pa-
rempi minulle”, ja niin sorruttaisiin taas kategoriavirheeseen: 
jos ihminen ei ole olemassa, ei ole mielekästä sanoa, että jokin 
olisi hänelle parempi kuin jokin muu514. Ei ole kuitenkaan tar-
peen olettaa, että ihminen olettaisi olevansa olemassa kuole-
mansa jälkeen. Esimerkiksi Fred Feldman on todennut, että 
syystä tai toisesta – esimerkiksi siksi, että elämän viimeiset vuo-
det olisivat sairauden täyttämiä – ihminen voi omaksua näke-
myksen, jonka mukaan lyhyempi elämä on pitkää parempi, eikä 
tämä edellytä mitään oletuksia siitä, että hän on tavalla tai toi-
sella olemassa kuoleman jälkeen515. Päätelmä heijastuu myös 
siihen, mitä itsemurhaajan maailmankatsomuksesta tulisi arvel-
la. Urpo Harva on väittänyt, että vain optimisti voi tehdä itse-
murhan, pessimisti ei516, mutta mietelmä olettaa, että itsemur-
haajan tavoitteena on elämän sammuttamisen sijasta jonkin 
paremman saavuttaminen. Harva sortuu Donnellyn havaitse-
maan kategoriavirheeseen.

Donnelly sijoittaa rationaalisen itsemurhan vaatimusten 
joukkoon myös kyvyn puolustaa tekoa argumentein, mutta toi-
saalta hän kiistää, että perustelut voitaisiin esittää etukäteen, sil-
lä itsemurhan onnistuminen riippuu sen tuloksesta, eikä itse-
murhakandidaatti voi arvioida onnistumistaan täydellisesti 
etukäteen517. Hengissä olevan itsemurhakandidaatin ei sallita 
esittää perusteluja teolleen, kuollut taas ei voi esittää niitä. Don-
nellyn kehästä ei ole ulospääsyä.

Donnellyn ohella ”elämän logiikkaa” olennoi itsemurhan 
pohtijoista erityisesti Edwin Shneidman. Shneidman on valmis 
menemään jopa niin pitkälle, että hän myöntää itsemurha



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

152

kandidaatin omaa elämäntilannettaan koskevat päätelmät 
mahdollisesti oikeiksi, jopa niin, että ne voivat täyttää aristo-
teelisten syllogismien vaatimukset, mutta hän väittää silti, että 
itsemurhakandidaatin lähtökohdissa on jotakin vikaa518. Myös 
hänen rationaalisuusmääritelmänsä on semmoinen, ettei itse-
murha voi viime kädessä koskaan olla rationaalinen. Hänen 
mukaansa itsemurhakandidaatin perustava erhe piilee siinä, 
että hän sekoittaa oman käsityksensä itsestään muiden käsityk-
seen itsestään ja ikään kuin samastuu väärään kohteeseen519. 
Battin on konkretisoinut Shneidmanin teoreettista kantaa esi-
merkillä: jos ihminen ajattelee, että itsemurhaajat saavat huo-
miota ja tekee itsemurhan saadakseen huomiota, hän ei huo-
maa, että se minä, joka ajattelee saavansa huomiota, ei ole sama 
minä, joka mahdollisen huomion saa520. Hyväätarkoittavuudes-
taan huolimatta Shneidmanin kanta on auttamattoman kors-
kea: Shneidman olettaa, että sivullinen tarkastelija tietää aina 
paremmin, mitä itsemurhakandidaatin tulisi ajatella. Myös hän 
vaientaa itsemurhakandidaatin äänen. Tälle ei myönnetä sijaa 
tasa-arvoisena keskustelukumppanina, koska tavoitteena on it-
semurhan estäminen. Ollaan hyvin kaukana antiikin ajatukses-
ta, jossa itsemurha katsottiin määrätilanteissa kunnialliseksi ja 
jopa suositeltavaksi tavaksi jättää elämä.

Steven Luper on sitä paitsi osoittanut, että Shneidman kar-
keistaa asioita. Shneidmanin mukaan ihmiset haluavat pohjim-
miltaan aina elää, ja siksi läheisillä ja mielenterveysammattilai-
silla on oikeus ja velvollisuus estää heitä tappamasta itseään. 
Mutta edes se, että joku tahtoo elää, ei tarkoita, ettei hän ole 
rationaalisesti päättänyt tappaa itseään521: ihminen saattaa halu-
ta elää, mutta jos hän tietää, että hänen loppuelämänsä olisi 
pelkkää fyysistä tuskaa, hän voi järkiperustein päättää päättää 
päivänsä.

Kun rationaalisuus ei riitä
Pipsa Parkkinen on todennut, että myös itsemurhan irrationaa-
lisuudella voidaan tarkoittaa monia asioita: yksi mahdollisuus 



153

4 Itsemurhan rationaalisuudesta

on se, että itsemurhaa sanotaan irrationaaliseksi ainoastaan kos-
ka kukaan ei osaa selittää itsemurhaajan tekoa522. Itsemurhan 
rationaalisuus ei siis ole sama asia kuin itsemurhan selitettävyys. 
Sitä paitsi itsemurhan irrationaalisuus on eri asia kuin itsemur-
han epäloogisuus523.

Avital Pilpel ja Lawrence Amsel ovat yrittäneet osoittaa, että 
myös selvästi rationaalinen itsemurha voi olla paha virhe. Hei-
dän kuvitteellisena esimerkkinään on terve viisikymppinen nai-
nen, jolla ei ole lapsia, perhettä eikä elossa olevia vanhempia. 
Hänellä on kiinnostava työpaikka. Pilpelin ja Amselin esimer-
kin naisparka tulee kuitenkin lukeneeksi Epikurosta, Schopen-
haueria ja Sartrea, jotka onnistuvat vakuuttamaan hänet siitä, 
että elämä on mieletöntä. Hän kokee jo saavuttaneensa elämäs-
sään kaiken haluamansa ja tietää, ettei hän enää ikääntyessään 
pystyisi samanlaisiin suorituksiin. Hän haluaisi pysyä kunnossa, 
tehdä työtä ja pysyä riippumattomana, mutta hän tietää, että 
mitä vanhemmaksi hän tulee, sitä epärealistisemmiksi hänen 
toiveensa muuttuvat. Hän olettaa, että tulevaisuudella on hänel-
le varastossa pikemminkin pettymyksiä kuin nautintoja, kun 
taas kuolema merkitsee kaiken loppua, niin nautinnon kuin 
kärsimyksenkin päättymistä. Niinpä hän tappaa itsensä.524

Pilpel ja Amsel myöntävät, että esimerkkinainen täyttää väli-
neellisen rationaalisuuden vaatimukset: hän valitsee parhaan 
keinon päämääriensä saavuttamiseen. Lisäksi nainen täyttää 
myös tiukemmat rationaalisuusvaatimukset: hän ei toivo helpo-
tusta kuoleman jälkeen vaan uskoo kuoleman olevan kaiken 
loppu, joten hänen ei voi ajatella langenneen irrationaaliseen 
ajatteluun, hän ei ole päätynyt tekoonsa pikaistuksissa eikä mi-
kään ole rajoittanut hänen autonomista toimijuuttaan.525 Se, 
ettei naisen elämä vielä ollut täynnä kärsimystä, ei Pilpelin ja 
Amselin mukaan osoita, että hänen itsemurhansa olisi ollut irra-
tionaalinen: jos ajatellaan näin, täytyisi sitä paitsi ajatella, että 
kärsimys olisi perusteltu syy sallia itsemurha526. Viimeiseksi Pil-
pel ja Amsel tarkastelevat mahdollisuutta, jonka mukaan heidän 
esimerkkinaisensa olisi henkisesti sairas. He myöntävät, että 
naisella on monia samanlaisia uskomuksia kuin masentuneilla, 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

154

mutta siitä ei seuraa, että nainen olisi masentunut527. Siitä huo-
limatta – vaikka esimerkin nainen on rationaalinen, autonomi-
nen, masentumaton ja tosissaan – Pilpel ja Amsel pitävät kiinni 
siitä, että hänen itsemurhansa on absurdi. Heidän mukaansa 
edes tiukat rationaalisuuskriteerit eivät pysty erottamaan järke-
viä itsemurhia sellaisista, jotka tuntuvat intuitiivisesti vääriltä. 

Pilpel ja Amsel huomauttavat, että heidän tekstiään kom-
mentoineet lukijat olivat olleet hyvin eri mieltä esimerkkinaisen 
rationaalisuudesta. Jo tämän pitäisi osoittaa, ettei intuitioon ve-
toamisella ole arvoa, sillä intuitio on kulttuurisidonnainen asia, 
ja eri ihmisten intuitiot sanovat eri asioita. R. G. Frey on huo-
mauttanut, että vaikkapa teistin intuitio sanoo voimallisesti eri 
asioita kuin ateistin intuitio528. Intuitio tuskin kertoo enempää 
kuin kokijansa reaktionomaisen hyväksynnän tai vastenmieli-
syyden tekoa kohtaan. Ei pitäisi puhua persoonattomasti ”intui-
tio sanoo”, vaan myöntää yksinkertaisesti ”minun intuitioni sa-
noo”, mutta silloin intuitio tietysti muuttuu huomattavasti 
totuttua heikommaksi perusteluksi. Tämä ei toisaalta merkitse 
sitä, ettei intuitio voisi käytännössä olla riittävän vahva voima 
teettämään ihmisellä asioita tai vakuuttamaan ihmisen olemaan 
tekemättä niitä.

Michael Cholbi on kuitenkin tahtonut argumentoida, että 
Pilpelin ja Amselin esimerkkinainen on itse asiassa irrationaali-
nen, koska hänen maailmankuvassaan on virheitä. Hän ei ni-
mittäin ota huomioon, että tulevaisuudessa hänen pyrkimyk-
sensä saattaisivat muuttua, ja koska hänen kuolemanhalunsa on 
herännyt vasta hiljattain ja vain siksi, että hän on erehtynyt lu-
kemaan muutamaa epäotollista filosofia, on syytä epäillä, miten 
syvää se on529. Cholbi korostaa myös, että jos ihmisellä ajatel-
laan olevan oikeus kuolemaan, häneltä ei voida edellyttää, että 
hän täyttää tiukat rationaalisuuskriteerit päättäessään kuolla530. 
Cholbin mukaan tilanteen traagisuus on hinta siitä, että yksilöl-
lä on valta omaan elämäänsä. Näkemyksen myönteinen panos 
on siinä, ettei rationaalisuutta käytetä itsemurhan legitimoimi-
sen välineenä ikään kuin rationaalinen itsemurha olisi sinänsä 
arvokkaampi kuin ei-rationaalinen. Oikeuden hyväksyminen 



155

4 Itsemurhan rationaalisuudesta

merkitsee kuitenkin vain sitä, ettei itsemurhaajalta voida kysyä 
syytä, se ei tarkoita, ettei voisi olla olemassa mitään painavam-
paa asiaan liittyvää seikkaa, jonka vuoksi hänen ei pitäisi käytel-
lä oikeuttaan531.

Itsemurhan rationaalisuus voidaan haastaa myös muilla pe-
rusteilla. Jos itsemurhaa vastustetaan siltä pohjalta, että elämä 
on pyhää, ongelmana on se, että elämän pyhyyden ottaminen 
täysin vakavasti joka tilanteessa johtaa kestämättömään asetel-
maan. Jätetään syrjään se mahdollisuus, että pieneliöiden säästä-
minen on käytännössä mahdotonta. Jos jokainen ihminen pyri-
tään pitämään hengissä hinnalla millä hyvänsä, saatetaan joutua 
tilanteeseen, jossa esimerkiksi yritys pelastaa onnettomuuden 
uhrit saattaisi myös pelastajat hengenvaaraan. Esimerkiksi kai-
vokseen tai romahtaneeseen rakennukseen jääneitä ei ryhdytä 
pelastamaan niin holtittomasti, että pelastajien henki vaarantui-
si kohtuuttomasti, vaikka se merkitsisikin sitä, että jotkut louk-
kuun jääneistä menettäisivät henkensä. Toisaalta esimerkiksi 
jotkut syöpähoidot ovat niin kalliita, että on perusteltua harkita, 
kannattaako niiden käyttö. Kuten Cholbi on todennut, näke-
mys elämän pyhyydestä antaa ongelmiin liian yksinkertaisen 
vastauksen532. Se esittää kyllä suuntaviivoja, muttei auta niiden 
soveltamisessa. On tilanteita, joissa ajatus elämän pyhyydestä 
ajautuu ristiriitaan itsensä kanssa.

Toinen mahdollisuus on väittää, että tappaessaan itsensä ih-
minen tekee pahaa itselleen, mutta tehdessään itsemurhan ih-
minen suostuu kantamaan tällaiset kielteiset seuraukset. Jos 
kuolema on vahingoksi, itsemurhaaja joka tapauksessa suostuu 
siihen. Cholbi huomauttaa, että on olemassa lukuisia asioita, 
joiden hyväksyttävyys ratkeaa sen perusteella, onko toinen osa-
puoli antanut suostumuksensa533. Jos kadulla lyö ensimmäistä 
vastaantulijaa, saattaa saada jopa syytteen, mutta nyrkkeilyke-
hässä tilanne on toinen.

Rationaalisuuden arviointiin perustuva itsemurhakeskustelu 
tarkastelee tekoa ulkopuolisen näkökulmasta. Itsemurhaajan 
järkiperäisyys on sivullisten arvioitavana: heidän vallassaan on 
päättää myöntää itsemurhan järkiperusteet tai kieltää ne. Jean 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

156

Améryn kritiikki suisidologiaa kohtaan soveltuu myös suureen 
osaan itsemurhan rationaalisuudesta käytyä keskustelua. Deba-
tissa ei oteta huomioon itsemurhaajaa ihmisenä, siinä ei sanota 
mitään sellaista, mikä olisi millään tavoin relevanttia itsemur-
haajan itsensä kannalta. On vaikea kuvitella ohjaavansa itse-
murhaa harkitseva ihminen itsemurhan rationaalisuutta käsitte-
levän keskustelun äärelle. Sitä paitsi itsemurhakandidaatti 
tuskin päättää kuolemastaan deduktiivisen tai induktiivisen 
päättelyn avulla534.

Järkiperusteisen itsemurhan puolustustamisen juuret ovat 
tietysti stoalaisessa perinteessä, mutta rationaalisen itsemurhan 
mahdollisuus voidaan kyseenalaistaa pohtimalla, onko itsemur-
han etujen ja haittojen punnitseminen koskaan esineellistettä-
vissä niin yksiselitteiseksi kalkyyliksi, että lopputulokseen voi-
taisiin päätyä pelkän päättelyn välinein. Itsemurhakandidaattien 
konkreettiset tilanteet lienevät useimmiten kaukana filosofien 
selväpiirteisistä ajatuskokeista. Filosofi saattaa kysyä, pitäisikö 
koneensa hallinnan menettäneen hävittäjälentäjän ohjata kone 
asumattomaan metsään, vaikka hän tietää menettävänsä hen-
kensä, vai hypätä laskuvarjolla ja antaa koneen syöksyä tiheästi 
asuttuun kaupunkiin535. Ajatusleikit auttavat selkeyttämään 
mahdollisuuksia, mutta niiden heikkoutena on liika selvärajai-
suus: karkeistettuuttaan ne esittävät niin selkeitä vaihtoehtoja, 
ettei elävässä elämässä sellaisia ole. Lentokone-esimerkin tarkoi-
tuksena on kertoa tilanteesta, jossa itsemurha ei ole moraalisesti 
tuomittava asia, koska se tehdään muiden ihmisten hengen suo-
jelemista kohtaan tunnetusta velvollisuudesta. Itsemurhakandi-
daatin eksistentiaalisten ongelmien selkeyttämiseen siitä ei ole.

Keneltä kysytään
Tekonsa lopullisuuden vuoksi itsemurhaaja ei voi katua tekoaan. 
Sen vuoksi lienee merkittävämpää tarkastella, mitä itsemurha 
merkitsee hänen lähiympäristölleen. Silloin puheeksi nousevat 
eläimet ja ihmiset. Itsemurhaa käsittelevässä opinnäytteessään 
Henry Karlsson väittää, ettei velvollisuuksia eläimiä kohtaan 



157

4 Itsemurhan rationaalisuudesta

tarvitse ottaa huomioon itsemurhaa tarkasteltaessa, koska eläi-
men kannalta kysymys on vain ruuantulon katkeamisesta tai 
laumanjohtajan katoamisesta536, mutta tämä osoittaa lähinnä 
Karlssonin tietämättömyyden eläimistä. Eläinten ja ”normaa
lien” ihmisten ohella ongelmaksi muotoutuvat ihmiset, joiden 
rationaalisuus ei välttämättä ole täysimääräistä: lapset, vammai-
set ja niin edelleen.

Vahvimmat argumentit itsemurhaa vastaan perustuvat itse-
murhaajan ympäristöön. Améryn mukaan ihminen kuuluu ai-
noastaan itselleen, mutta Martin Kusch on täydentänyt näke-
mystä huomauttamalla, että ihmisestä tulee ihminen ainoastaan, 
jos hän on tekemisissä muiden ihmisten kanssa.537 Améryn nä-
kemys itsemurhan vaikutuksesta muihin ihmisiin on jopa kyy-
ninen: lesket lohduttautuvat muiden naisten seurassa ja kuollut 
isä muuttuu lasten mielessä myytiksi538. Améryn mielestä tässä 
ei ole mitään sellaista, minkä pitäisi saada itsemurhakandidatti 
harkitsemaan tekoaan. Améryn näkemykseen kuuluu kuole-
maan liittyvä metafyysisen yksinäisyyden kokemus, mutta aja-
tuksesta, jonka mukaan ihminen on kuolemansa kanssa aina 
yksin, hän vetää liian nopeasti johtopäätöksen, jonka mukaan 
ihminen on täysin yksin myös sosiaalisena olentona. Ei ole sel-
vää, miten ontologisesta tosiseikasta – siitä, että ihmisen kuole-
ma on aina hänen omansa, koska kukaan ei voi kuolla hänen 
puolestaan – voidaan johtaa päätelmä, jonka mukaan ihmisen 
ei tarvitse ottaa läheisiään huomioon. Siinä missä Landsberg ha-
lusi pelastaa ihmisen metafyysiseen yksinäisyyteen, jotta tämä 
jäisi kahden Jumalan kanssa, Améry tahtoo varmistaa ihmisen 
metafyysisen yksinäisyyden, jotta tämä voisi toimia täysin itsek-
käästi. Kun ollaan valmiit myöntämään, että itsemurha on sal-
littu, huomataan, että muut ihmiset ovat mielivallan tiellä. Siksi 
Améryn johtopäätös tuntuu kategoriavirheen lisäksi empiirisesti 
epäilyttävältä, sillä on runsaasti esimerkkejä ihmisistä, jotka ei-
vät suinkaan ole toipuneet läheisen menetyksestä hetkessä vaan 
heidän loppuelämästään on tullut kuolleen läheisen suremista. 
Itsemurha ei välttämättä ole tragedia uhrille, mutta läheisille se 
on539. Jos myönnetään, että itsemurha voi olla rationaalisesti ja 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

158

moraalisesti perusteltu teko, on otettava huomioon, että lukuun 
on otettava myös itsemurhakandidaatin läheiset ja ehkä myös 
muut teon vaikutuspiirissä olevat ihmiset ja eläimet540. Ihminen 
ei ole moraalisesti tai älyllisesti vapaa tekemään itsemurhaa vain 
sillä perusteella, että hän tahtoo päästä elämästä, vaan hänen on 
otettava huomioon myös muut asianosaiset. Mutta Frey on 
huomauttanut, että muiden huomioon ottamista ei voi jatkaa 
loputtomiin, sillä niin päädyttäisiin asetelmaan, jossa itsemur-
hakandidaatin omalla tilanteella ei enää olisi mitään merkitystä 
itsemurhapäätöksen kannalta541. Olisi ihmisen elämä miten toi-
votonta tahansa tai hänen parantumistoiveensa kuinka perus-
teettomia hyvänsä, hänellä ei koskaan olisi oikeutta tehdä itse-
murhaa, jos vain olisi joku, joka on siinä määrin tekemisissä 
hänen kanssaan, että hänen tulisi ottaa tämä huomioon itse-
murhaa harkitessaan.

Itsemurha eroaa luonnollisesta kuolemasta siinä mielessä, 
että vaikka kumpikin tuottaa lähimmäisissä surua, itsemurha 
herättää myös syyllisyyttä. Kulttuurissa, jossa itsemurha on tabu 
ja jossa itsemurhaan suhtaudutaan kielteisesti, syntyy syyllisyyt-
tä. Toisenlaisessa kulttuurissa taas ei.542 Antiikissa, kun itsemur-
haa pidettiin määrätilanteissa oikeana ratkaisuna, itsemurhaajan 
lähipiiri ei syyllistynyt. Lähimmäisten kokema syyllisyys ei ole 
kulttuurit ja aikakaudet ylittävä absoluutti. Sitä esiintyy vain 
silloin, kun itsemurhaa pidetään vääränlaisena kuolemana. Sal-
livampi suhde itsemurhaan saattaisi lievittää myös syyllisyyden-
tunteita.

Eräissä tilanteissa itsemurhan tekeminen on perusteltua lähei-
sille koituvasta surusta huolimatta. Richard Brandt käyttää esi-
merkkinä miestä, jolla on tuskallinen terminaalivaiheen syöpä. 
Miehen kuolema tuottaa joka tapauksessa tuskaa hänen vaimol-
leen, joten pitäisikö miehen kärsiä kipuja vain siksi, että hänen 
vaimonsa joutuisi suremaan kuukautta myöhemmin, jos vaihto-
ehtona on se, että suru aiheutuisi saman tien tehdystä itsemur-
hasta543? Siitä, että itsemurha tuottaa vahinkoa toisille – puhu-
taan sitten läheisistä, yhteiskunnasta tai Jumalasta – ei voi johtaa 
sitä, että itsemurha olisi sen vuoksi kielletty teko sinänsä544. Itse-



159

4 Itsemurhan rationaalisuudesta

murhan ongelmallisuutta lisää juuri se, että itsemurhaan turvau-
dutaan usein tilanteissa, joissa kaikkien osapuolten kannalta hy-
viä vaihtoehtoja ei ole olemassa. Asetelma on aidosti traaginen.

Brandt huomauttaa myös, että jos rationaalinen päätöksente-
ko edellyttäisi varmaa tietoa, ihmiset eivät käytännössä voisi 
tehdä koskaan mitään: on totta kai loogisesti mahdollista, että 
huomenna keksitään ihmelääke kaikkiin vaivoihin, mutta kovin 
todennäköistä se ei ole, ja on myös mahdollista, että ihminen, 
joka tahtoo kuolla tänään, tahtoo todennäköisesti kuolla myös 
huomenna545. On se päivä vielä huomennakin, sanotaan. Sa-
mantapaista ajatusta käytetään perusteluna olla tappamatta it
seään, mutta päätelmä perustuu hämmennykseen. Pelkästään se, 
että huominen on loogisesti mahdollisesti valoisampi kuin tämä 
päivä, ei johda siihen, että huominen olisi edes todennäköisesti 
valoisampi kuin tämä päivä. Varmuusvaatimus ei estäisi ainoas-
taan itsemurhia. Koko elämään sovellettuna se lamauttaisi käy-
tännöllisesti katsoen kaiken inhimillisen toiminnan. Lisäksi 
seuraavan päivän odottamisen vaatimus voi pahimmillaan olla 
vaarallinen, koska pahimmassa tapauksessa se riistää kivutto-
man kuoleman ihmiseltä, jolla olisi ollut mahdollisuus surmata 
itsensä tuskattomasti niin kauan kuin se vielä oli mahdollista546. 
Rationaalisuuden vaatimuksilla on väistämättä rajansa.

Améryn kehittelyiden hyväksi voidaan laskea, että hän onnis-
tuu sijoittamaan rationaalisuusvaatimuksen omalle paikalleen. 
Elämän logiikkaan perustuva argumentaatio on lähtökohtaisesti 
elämän puolella. Elämän kyseenalaistaminen ei voi kuulua sii-
hen. Siksi se penää perusteita itsemurhalle ja epäilee, voiko niitä 
olla lainkaan. Esimerkiksi John Donnelly tuntuu ajattelevan, 
että jos hän pystyy osoittamaan, ettei itsemurha koskaan voi 
olla rationaalinen teko, hän osoittaa samalla, ettei itsemurhalle 
voi koskaan olla mitään perusteita. Lisäksi Donnelly erottaa 
sankarillisen uhrautumisen ja eutanasian itsemurhasta. Hän siis 
leikkaa erilleen tilanteen, jossa ihmisen on uhrattava henkensä 
säilyttääkseen ihmisyytensä, ja väittää, ettei semmoista voi pitää 
itsemurhana547. Hän korostaa käsittelevänsä itsemurhaa kahdel-
la tasolla, ja vaikka itsemurhaa ei hänen mukaansa voi koskaan 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

160

pitää episteemisesti rationaalisena tekona, on ehkä tilanteita, 
joissa se voi olla moraalisesti sallittu teko. Käytännössä käy kui-
tenkin ilmi, ettei Donnelly hyväksy moraalisina pitämiään teko-
ja itsemurhiksi. Hän pyrkii pelaamaan kahdella tasolla, tieto-
opillisella ja moraalisella, ja sekoittaa ne, koska hän ei suostu 
määrittelemään itsemurhaa yksinkertaisesti vapaaehtoiseksi 
oman hengen viemiseksi.

Itsemurhan rationaalisuuden sijasta on tärkeämpää tarkastel-
la, voiko itsemurha olla hyvä kuolema. Eräiden kirjoittajien 
mukaan itsemurhan tulisi olla ihmiselämän normaali päätös. 
Antiikin roomalaisten vastaus oli selvästi myönteinen: määräti-
lanteissa itsemurha oli tekijän sosiaalista asemaa vastaava tapa 
päättää elämänsä. David Lester esittää A. Weismania ja T. P. 
Hackettia seuraten hyvälle kuolemalle neljä edellytystä, jotka 
ovat se, että kuolema koetaan ongelmia vähentäväksi tapahtu-
maksi, se, että kuolema ei loukkaa omaatuntoa, se, että tärkeät 
ihmissuhteet jatkuvat, ja se, että ihminen aidosti haluaa kuol-
la548. Myös ajatus hyvästä kuolemasta edellyttää sitä, että ihmi-
nen voi vaikuttaa kuolemaansa, ja tuo mahdollisuus puolestaan 
tekee hänestä etuoikeutetun. Siinä mielessä hyvä kuolema ja 
itsemurha liittyvät yhteen: käsitteellisesti ne ovat kumpikin ta-
poja tehdä kuolemasta hallittavampi, tuoda se ihmisen hallin-
nan piiriin. Itsemurha tai hyvä kuolema ei voi olla täysin mieli-
valtainen, sattumanvarainen kuolema.

Miksi ei itsemurhaa
”Itsemurhan voi nähdä täydellisenä elämänhallinnan menetykse-
nä tai viimeisenä keinona saada elämä hallintaan”, kirjoittaa 
Tarja Heiskanen549. Itsemurhan voi tehdä jopa kuoleman pelos-
ta, jotta saisi edes kuolinhetkensä hallintaansa. Toisaalta itse-
murha voi olla keino tehdä elämästä omaa, saada se haltuun 
muiden vallasta. Itsemurhaa voidaan aina tarkastella vähintään 
kahdesta näkökulmasta, sallien ja kieltäen.

Teoksessaan Ethical Issues in Suicide (1995) Margaret Pabst 
Battin käy läpi erilaisia argumentteja, joita itsemurhaa vastaan 



161

4 Itsemurhan rationaalisuudesta

voidaan esittää. Yhden, yleensä uskonnollisin perustein esitetyn 
argumentin mukaan itsemurha rikkoo ihmisen luonnollisia tai-
pumuksia ja estää häntä ajattelemasta ja tekemästä hyvää lähim-
mäisilleen. Battin kuitenkin huomauttaa, että on olemassa ih-
misiä, jotka eivät sairauden vuoksi yksinkertaisesti kykene 
tällaisiin toimiin.550 Koska heiltä ei voi edellyttää mitään sellais-
ta, mitä he eivät pysty tekemään, argumentti ei tunnu antavan 
perusteita sille, miksi heidän ei pitäisi tehdä itsemurhaa. Aristo-
teleelta periytyvään argumenttiin, jonka mukaan itsemurha on 
pelkurimainen teko, Battin puolestaan vastaa stoalaisiin vedo-
ten, että todellista pelkuruutta on kuoleman pelkääminen551.

Joskus itsemurhaa vastustetaan sillä perusteella, että itsemur-
haaja riistää yhteiskunnalta työvoimansa. Näin ei kuitenkaan 
tapahdu, jos hän on työtön tai muuten työkyvytön552. Valitetta-
vasti tämä itsemurhaa vastustava argumentti muuttuu helposti 
väitteeksi, jonka mukaan niin sanotun hyödyttömän väestön 
tulisikin surmata itsensä lakatakseen olemasta taakaksi muille. 
Voidaan kysyä, millainen ihmiskuva näkee muut potentiaalisek-
si taakaksi. Itsemurhia vastaan on esitetty myös väite, jonka mu-
kaan ne aiheuttavat uusia itsemurhia, koska muut jäljittelevät 
niitä. Tätä vastaan Battin toteaa, ettei itsemurhien syy-yhteyden 
osoittaminen vielä tarkoita, että ne ovat väärin553. Niin sanotut 
konsekventialistiset argumentit ovat kaksipiippuisia: yhdessä ti-
lanteessa ne näyttävät tuomitsevan itsemurhan, mutta toisessa 
tilanteessa ne voidaan kääntää perusteluiksi itsemurhan puoles-
ta554. Jos väitetään, että ihmisen kuolema aiheuttaa vahinkoa 
yhteiskunnalle, on valitettavan helppo keksiä vastaesimerkkejä, 
joissa itsemurha säästäisi ympäröivän yhteiskunnan huomatta-
valta vahingolta. Erityisen helposti vastaesimerkkejä löytyy yh-
teiskunnallisten vaikuttajien piiristä.

Luonnolliseen lakiin perustuvissa itsemurhakielloissa taas 
ajatellaan, että jos ihminen toimii rationaalisesti, ihmisestä tu-
lee myös onnellinen, ja näin itsemurhan tekemisestä tulee irra-
tionaalista. Ajatellaan, että luonnollinen laki saa ihmisen pyr-
kimään säilymään hengissä, eikä hän niin ollen tule 
tappaneeksi itseään. Mutta itsemurhakandidaatti voi ajatella, 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

162

että on rationaalista tappaa itsensä, koska elämästä muotou-
tuu onnetonta555. Ellei luonnolliseen lakiin pohjautuva vasta-
väite pysty sanomaan mitään muuta kuin että luonnollisen 
lain vuoksi on luonnollista pyrkiä säilymään elossa, se ei pysty 
vastaamaan väitteeseen, jonka mukaan elossa oleminen saattaa 
olla niin suuri onnettomuus, että on järkevää tappaa itsensä556.



163

5   Itsemurhasta, uhrista  
ja biopolitiikasta

Kapteeni Lawrence Oates oli mukana Robert Falcon Scottin 
retkikunnassa, joka saavutti Etelänavan tammikuussa 1912 
ainoastaan saadakseen huomata, että Roald Amundsenin retki-
kunta oli jo ehtinyt paikalle noin kuukautta aikaisemmin. Pa-
luumatkan alettua vaikeissa olosuhteissa Oatesin kunto heikke-
ni nopeammin kuin muiden, ja 16. maaliskuuta Oates totesi 
kumppaneilleen ”I am just going outside and may be some 
time”. Muut ymmärsivät, mistä on kysymys, ja yrittivät estää 
Oatesia, mutta tämä lähti lumimyrskyyn palaamatta takaisin.

Oatesin tapaus on nostettu esiin taajaan, kun filosofit ovat 
pohtineet itsemurhan ja uhrautumisen eroa. Uhrautumiseen 
liitetään helposti jalouden ja sankaruuden, itsemurhaan taas pe-
riksiantamisen ja heikkouden mielikuvia. Siksi kysymys on 
kiintoisa myös tarkasteltaessa sitä, millaisia ilmiöitä filosofit ha-
luavat pelastaa hyväksyttävien tekojen piiriin. Jopa filosofi, joka 
kieltää itsemurhan, saattaa haltioitua itsensä uhraamisesta vaik-
ka rajanveto ei olisikaan yksiselitteistä. Urpo Harva ei vastusta-
nut itsemurhaa, mutta myös hän tuntui sijoittavan uhrautumi-
sen korkeammalle inhimillisten elämästäluopumisten asteikolla, 
kun hän kirjoitti japanilaisista kamikaze-lentäjistä näin: ”Eikö 
heidän sankaritekonsa ole olennaisesti toisenlainen kuin elä-
määnsä kyllästyneen elostelijan teko, kun tämä ottaa autonsa ja 
ajaa sillä rotkoon, jotta teko näyttäisi onnettomuudelta eikä it-
semurhalta?”557 Kant ei pitänyt uhrautumista itsemurhana vaan 
pikemminkin sankarillisuutena558.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

164

Robert M. Martin on huomauttanut, että tässä tilanteessa 
arkikielelen erotteluista ei juuri ole apua: yhtäältä puhutaan so-
tilaiden ”itsemurhatehtävistä”, mutta toisaalta moisessa toimek-
siannossa henkensä menettäneet sotilaat luokitellaan mieluum-
min itsensä uhraajiksi kuin itsemurhaajiksi559. Thomas 
Anderberg puolestaan korostaa sitä, että jos Oatesilla olisi ollut 
mahdollisuus lakata olemasta taakka tovereilleen jollakin muul-
la konstilla kuin kävelemällä lumimyrskyyn, hän luultavasti oli-
si valinnut tuon muun keinon. Vaikka Oates tiesi, mihin on 
ryhtymässä, hänen motiivinsa ei liittynyt kuolemaan vaan tove-
rien taakan keventämiseen, ja niinpä Anderberg toteaa, että 
vaikka Oatesin tekoa ei tahdottaisi nimetä itsemurhaksi, siinä 
on ainakin selvä suisidaalinen juonne560. Koska ei ole selvää, rat-
kaisiko juuri kuolema Oatesin intentiot, hänen kuolemansa on 
rajatapaus, eikä sitä voida Anderbergin mukaan suoraan luoki-
tella itsemurhaksi – teko on suisidaalinen ainoastaan silloin, 
kun ihminen arvioi käsillä olevien eri vaihtoehtojen vaarallisuu-
den oikein, mutta valitsee siitä huolimatta vaihtoehdon, joka 
varmimmin johtaa kuolemaan561. Muutoin Oatesin tempauk-
sessa on monia itsemurhan piirteitä. Vaikka Oates ei saanut sur-
maansa suoraan oman käden kautta, hänen voi olettaa tietäneen, 
että lumimyrskyyn lähteminen merkitsee varmaa kuolemaa. 
Hänellä oli myös toinen toimintavaihtoehto eli se, että hän olisi 
jäänyt toveriensa seuraan. Hän kuitenkin päätti tapattaa itsensä 
lumessa, jottei hän hidastaisi retkikunnan etenemistä. Todennä-
köisyyksien arvioimisen kannalta ongelma on siinä, että louk-
kaantuneen Oatesin kannalta sekä myrskyyn lähteminen että 
muiden seuraan jääminen saattoivat johtaa kuolemaan. Voidaan 
olettaa, että Oates joutui valitsemaan, kuoleeko hän mieluum-
min yksin vai muiden kanssa, ja ratkaisevaa hänen päätöksensä 
kannalta oli se, että uhraamalla itsensä hän voisi hieman paran-
taa muiden mahdollisuuksia. Oates ei halunnut kuolla tai tap-
paa itseään, mutta itsemurhan tavoitteena on hyvin harvoin 
kuolema sinänsä vaan pikemminkin jonkin välttäminen tai ti-
lanteen helpottaminen562. Ihminen tekee itsemurhan välttääk-
seen häpeän tai ollakseen olematta paikalla, kun tappava sairaus 



165

5 Itsemurhasta, uhrista ja biopolitiikasta

etenee tuskalliseen vaiheeseensa. Tämä ei kuitenkaan tarkoita, 
että kuolema sinänsä olisi mahdoton tavoite: schopenhauerilai-
sittain maailmaa tarkkaileva henkilö saattaisi havitella nimen-
omaan kuolemaa vaikka onnistuisikin itsensä surmaamalla tu-
hoamaan ainoastaan yhden elämisentahdon ilmentymän. 
Kuoleman ei-oleminen voi olla itsemurhan tavoitteena. Olen-
naista on se, että itsemurhaaja uskoo tekonsa johtavan kuole-
maan, ei se, onko kuolema hänen pääasiallinen päämääränsä.

Oatesin uhrista ei ollut apua: koko Scottin retkikunta sai sur-
mansa oletettavasti kolmetoista päivää myöhemmin, sillä huo-
non sään, paleltumien, uupumuksen ja nälän vuoksi se ei kos-
kaan päässyt takaisin ihmisten ilmoille. Amundsen ehti 
ensimmäisenä Etelänavalle, mutta Scott voitti myytin: Oates 
uhrautui toveriensa tähden ja koko retkikunnan voitiin ajatella 
uhrautuneen Etelänapa-kilpajuoksun tähden.

Itsensä surmaaminen uhrautumisen vuoksi liitetään yleviin 
päämääriin: kapteeni Oates yritti pelastaa kumppaninsa, sotilas 
heittäytyy kranaatin päälle pelastaakseen toverinsa, joku luopuu 
paikastaan pelastusveneessä raskaana olevan naisen hyväksi. Uh-
rautumisella on arvoa muille, itsemurha taas tehdään itsekkäistä 
motiiveista.

Asia ei ole näin selvä. Itsemurhaaja saattaa ajatella, että hänen 
on paras tappaa itsensä, jotta hän ei olisi taakaksi muille. Hänen 
tilannearvionsa saattaa olla virheellinen, mutta ainakin omasta 
näkökulmastaan hän toimii muiden eduksi. Sitä paitsi uhrautu-
minen saattaa myös olla jonkinlainen teologinen reliikki, ajatus-
jäänne ylimaallisten uskomusten aikakaudelta. Uhrautujan aja-
tellaan antavan itsensä jonkin itseään suuremman tai 
tärkeämmän puolesta. Tältä kannalta katsoen uhri on aina tur-
ha, raadollisen teon oikeuttamista tai ylevöittämistä. Siitä huo-
limattta uhrautumisen ajatuksella on vetovoimaa, kun pyritään 
erottamaan sallitut teot muista. Léon Meynard erottelee uhrau-
tumisen ja itsemurhan moraalisin perustein: uhrautuminen pe-
rustuu moraaliin, itsemurha puolestaan moraalittomuuteen563. 
Edellä on jo todettu, ettei itsemurhan määritteleminen voi pe-
rustua moraalisiin näkökohtiin. Ne hämäävät myös silloin, kun 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

166

tutkistellaan itsemurhan ja uhrauksen eroa, sillä esimerkiksi it-
semurhapommittajien ja heidän uhriensa taustalta etsitään sal-
littavaa ideologiaa epäsymmetrisesti. Poliittista uhria ja uhrau-
tumista ei voi tarkastella ottamatta huomioon muun muassa 
ihmisten poliittista hyväksikäyttöä, ja siksi uhrautumisen liittä-
minen jalouteen ansaitsee aina epäluuloa: uhrautuminen saa 
erilaisen moraalisen värityksen sen mukaan, millaisesta näkö-
kulmasta sitä tarkastellaan ja mihin uhrautuja sen perustaa. Te-
kojen arvottamisen kontekstisidonnaisuuden luulisi liikuttavan 
ainakin niitä itsemurhaa käsitelleitä filosofeja, jotka antavat uh-
rautumiselle myönteisen latauksen.

John Donnelly erottaa itsekkään ja altruistisen itsemurhan 
sen mukaan, onko itsemurhaajan tarkoituksena täyttää omia 
tarpeitaan vai muiden tarpeita564. Terence M. O’Keeffe puoles-
taan sanoo, että uhrauduttaessa tärkein intentio ei ole itsen tap-
paminen vaan muiden pelastaminen tilanteessa, jossa heitä ei 
voi pelastaa millään muulla tavalla. Näin välineellinen itsensä 
surmaaminen voidaan hänen mukaansa erottaa epävälineelli-
sestä itsensä surmaamisesta. Hän tosin huomauttaa, että tällai-
nen määritelmä tekee kaikesta välineellisestä itsensä surmaami-
sesta ei-suisidaalista. Jos joku tappaa itsensä jostakin muusta 
syystä kuin tappaakseen itsensä – esittääkseen poliittisen vasta-
lauseen, säästääkseen perheensä sairastumisensa tuottamalta 
taakalta, välttääkseen maineensa menettämisen – hänen itse ai-
heuttamansa kuolema ei ole itsemurha565. Robert M. Martin 
sen sijaan toteaa, että ehdoton itsemurhakielto vesittyy heti si-
säisesti ristiriitaiseksi, jos myönnetään, että joskus itsensä ta-
pattaminen on itse asiassa jaloa ja kannatettavaa566. Kuten on 
nähty, ongelmaan törmäsivät jo varhaiset teologit, joiden täytyi 
vetää raja marttyyriuden ja itsemurhan välille. Ilmeisesti var-
haiskristittyjen marttyyriusinto herätti huomiota keisariajan 
Roomassa, sillä filosofit eivät pitäneet kristittyjen toimintaa 
täysjärkisten touhuna. Stoalaisuuden värittämässä mielipideil-
mastossa kristillinen into kuolla uskonsa puolesta näytti järjet-
tömältä. Abstraktion puolesta kuoleminen ei saanut osakseen 
ymmärrystä.



167

5 Itsemurhasta, uhrista ja biopolitiikasta

Itsemurhan ja uhrautumisen suhdetta voidaan tarkastella 
myös yhteisön kannalta. Maurice Halbwachs vetää itsemurhan 
ja uhrautumisen rajan yhteisön avulla: ihmisuhrista yhteisö on 
tehnyt päätöksen, itsemurha puolestaan merkitsee yksilön va-
paaehtoista kuolemaa567. Esimerkiksi Jeesuksen ristiinnaulitse-
minen täyttää itsemurhan ehdot: hän tiesi, mitä tulisi tapahtu-
maan, hän olisi voinut toimia toisin eli langeta kiusaukseen ja 
luopua messiaan osasta, ja lisäksi hän tahtoi kuolla, koska kuo-
lemalla hän pystyi lunastamaan ihmiskunnan synnit568. Itse-
murhan voidaan ajatella olevan kielletty juuri siksi, että se on 
ainutkertainen uskonnon perustava teko, jota ei voi toistaa. Ih-
misen kuolemalla ei kristillisestä näkökulmasta voi olla saman-
laista perustavan uhrin merkitystä kuin Jumalan pojan kuole-
malla.

Ihminen voi kuitenkin tappaa itsensä toisin kuin jumala. Sil-
loin ei olla kovin loitolla ajatuksesta, jonka mukaan ihminen ei 
saa tappaa itseään, koska hänen elämänsä on jumalan kädessä. 
On huomattu, että itsemurha tarjoaa transgression mahdolli-
suuden. Itsemurha on katsottu rikokseksi Jumalaa kohtaan – jos 
ihminen on Jumalan omaisuutta, hänellä ei ole oikeutta käyt-
täytyä liian omavaltaisesti – mutta sitä on pidetty myös yhteis-
kunnan loukkaamisena. Itsemurhaajan on katsottu riistävän 
yhteisöltään vähintään työvoimansa. Kaikki eivät kuitenkaan 
ole nähneet asiaa näin negatiivisesti: yhdessä uransa vaiheessa 
Jean Baudrillard oli sillä kannalla, että itsemurha oli ainoa tapa 
toimia kumouksellisesti yhteiskuntaa vastaan569. Se oli ainoa 
keino jättäytyä ehdottomasti järjestelmän ulkopuolelle.

Baudrillardin mukaan uskonnon, moraalin ja talouden lait 
sanovat yhtä ja samaa: pääomalla ei ole oikeutta tuhota itseään. 
Koska ihminen kapitalistisessa talousjärjestelmässä on työvoi-
maisuuttaan pääomaa, itsetuho on hänen ainoa keinonsa astua 
lain ulkopuolelle ja rikkoa sitä570. Näin itsemurhasta tulee po-
liittisen toiminnan väline: jos yhteiskunta omistaa ihmiselä-
män, ihmisen ainoa mahdollisuus vapautua yhteiskunnalta on 
luopua elämästä. Baudrillardin näkemys pohjaa niin voimak-
kaasti tietynlaiseen vasemmistolaisen ajattelun perinteeseen, 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

168

että esimerkiksi uhrautuminen nationalististen päämäärien 
vuoksi jää siltä käsittämättömiin.

Kun ajatellaan, että itsemurhan muodon saanut uhri perus-
taa uskonnon, uhrin ja itsemurhan suhteeseen ilmaantuu uusi 
ulottuvuus. Uhri ei pelkästään anna itseään pelastaakseen muut. 
Hänen tekonsa myös luo uutta. Se luo yhteisön, jonka perusta-
vana tekona itsemurha toimii. Venäläinen filosofi Valeri Savtšuk 
liittää itsemurhan uhriin. Hän haluaa korvata psykiatrisen nä-
kökulman ajatuksella, jonka mukaan itsemurha on lunastusuh-
ri. Uhrin perusteena on se, että nykymaailma on muuttunut 
liian teknologisoituneeksi. Savtšukin mukaan itsemurhien mää-
rän lisääntyminen hyvinvoivassa länsimaailmassa osoittaa, ”että 
elämä ilman riskiä, ilman kytkentää transsendenttiseen on sietä-
mätöntä”571. Savtšukin ajattelutavan mukaan yhteiskunnan yri-
tykset rauhoittaa, hillitä ja organisoida ihmiselämää johtavat 
ainoastaan siihen, että uhraamisen ongelma palaa modernin 
kulttuurin sallimina itsetuhon muotoina, kuten onnettomuuk-
sina ja alkoholismina sekä itsemurhina. Savtšuk kirjoittaa:

Itsemurhaajat eivät maailmasta lähtiessään jätä jälkeensä ar-
vottomaksi käynyttä tilaa eivätkä merkityksen ja elämän ar-
von kadottamista, vaan päinvastoin niiden varjelemisen. 
Tämä epätoivoisen ihmisen emfaattinen ele viittaa parem-
min kuin mikään muu toisen elämän, sen toisenlaisen järjes-
tyksen, toisten merkityksellisten elämänarvojen olemassa-
oloon. Nimenomaan niiden henkilökohtaisen hankkimisen 
epäonnistuminen sysää ihmisen tähän askeleeseen.572

Savtšukille uhrautuminen ja itsemurha ei ole pelkkää tuhoutu-
mista vaan elämän myöntämistä kuoleman avulla. Teknolo-
gisoituneessa maailmankuvassa kuolemaa ei ole. Mutta koska 
kuolemaa ei voi eliminoida täydellisesti, se tulee esiin teknologi-
seen maailmankuvaan ilmaantuvina häiriöinä.

Uhrautumisen näkökulmasta itsemurhaa voidaan tarkastella 
ainakin kahdella tavalla. Ensimmäisenä on ajatus, jonka mu-
kaan itsensä uhraaminen muiden edestä voi olla moraalisesti 



169

5 Itsemurhasta, uhrista ja biopolitiikasta

jaloa. Toisena on ajatus, jonka mukaan uhrautuminen on itse 
asiassa välttämätöntä ihmisyhteisön olemassaolon kannalta. 
Uhri perustaa ihmisyhteisön, jota ei voisi olla olemassa ilman 
sitä. Kuolema on välttämätön, ja jos siitä vaietaan, se palaa yh-
teisöön erilaisina häiriökäyttäytymiseksi leimattuina muotoina.

Tämä on haikailua yhteisöllisyyden perään. On virhe ajatella, 
että kuolemalle voitaisiin rakentaa mitään, koska se on ei-mi-
tään. Kuolemaromantiikka myöntää kuolemalle merkityksen, 
jota sillä ei ole. Se on vain yksi merkki siitä, miten vaikeaa on 
hyväksyä kuolema, joka juuri on merkityksen raja. Kuolema 
ympäröi ihmiselämää.

Biopolitiikka
Kuoleman otetta ihmiselämään voidaan yrittää höllentää. Bio-
poliittisesti ajatellen yksilö on yhteiskunnan vallassa. Yksilön 
elämä kuuluu yhteiskunnalle, jonka tavoitteena puolestaan on 
elämän ja terveyden maksimoiminen. Elämä ja terveys ovat täs-
sä abstraktioita, joiden sisällöllä ei ole merkitystä. Itsemurha on 
sekä biopolitiikan että suvereenin vallan vastustamista, koska 
omasta kuolinhetkestään päättävä ihminen ottaa vallan eräässä 
mielessä itselleen573. Hän ei ole enää yhteiskunnan terveyden-
huoltokoneiston tai poikkeustilasta päättävän suvereenin käsi-
teltävissä. Agambenilaisittain muotoiltuna suvereenin toiminta 
on sitä, että poikkeustila voidaan julistaa milloin tahansa, ja se 
puolestaan merkitsee sitä, ettei yksilöllä enää ole mitään juridis-
ta asemaa574. Yksilön oikeuksilla ei ole mitään merkitystä, kun 
ne voidaan lakkauttaa mielivaltaisesti.

Näin itsemurhaaja asettautuu poikkeustilan julistamisen 
mahdollisuuden ulkopuolelle. Tässä mielessä itsemurha asettaa 
suvereenin vallalle rajat. Kalervo Nissilä on havainnut tutki-
muksessaan, että itsetuhoiselle ihmiselle fyysinen terveys on 
merkityksetöntä, kun ”kuolemistyö” on viety riittävän pitkäl-
le575. Itsemurhaajaan ei käy vetoaminen yhteisillä tai itsestään 
selvillä arvoilla, koska juuri se, että hän suunnittelee itsemurhaa, 
osoittaa, ettei hän enää jaa niitä. Myös tämä on yksi tapa sanoa, 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

170

ettei itsemurhaaja elä samassa maailmassa kuin itsemurhien es-
tämisen hanke. Siksi itsemurha näyttäytyy järjettömänä tekona 
niin kauan kuin elämän jatkamisen itsestäänselvyyttä ei kyseen-
alaisteta.

Biopolittisen ajattelutavan valta näkyy siinä, miten elämän 
säilyttäminen ja pitkittäminen on nostettu korkeimmaksi ar-
voksi elämän sisällön kustannuksella. Biopolitiikassa yksittäiset 
ihmiset ovat pelkkää potentiaalia, jonka työ- ja toimintakyvyn 
ylläpitäminen on kokonaisuuden tärkein tavoite. Itsemurha po-
litisoi elämän biopolitiikan tavoitteiden vastaisesti576. Kuten 
Vuokko Jarva on huomauttanut, ihmiseen ei enää voi käyttää 
valtaa jos hän on valmis kuolemaan, ja samalla ihminen lakkaa 
myös olemasta riippuvainen muista577.

”Biopolitiikan silmin tarkasteltuna elämään konkretisoituu 
kaikki hyväksyttävä, kun taas kuolemaan yhdistetään kammot-
tavia pelkoja.”578 Itsemurha ylittää biopoliittisen näkökulman 
siksi, että se lakkaa pitämästä elämää itseisarvona. Yksi itsemur-
han ulottuvuuksista on se, että siinä lakataan elämästä kuole-
manpelon mukaisesti. Kuolemaa pidetään tyypillisesti pahim-
pana mahdollisena kohtalona. Määrätyyppistä terveyspuhetta 
kuullessaan ajattelee, että ihmiset eläisivät ikuisesti, jos he pitäi-
sivät aktiivisesti huolta terveydestään. Itsemurhan ajatus rikkoo 
sekä teknistyneeseen ihmiskuvaan liittyvän kuolemattomuuden 
fantasian että biopoliittisen hallinnan. Itsemurhan ajattelemi-
nen ja suunnitteleminen pakottaa luomaan omakohtaisen suh-
teen kuolemaan.

Näin itsemurha välttää medikalisaation. Totta kai on mahdol-
lista leimata itsemurha-ajatuksia hautova ihminen sairaaksi ja 
alistaa hänet hoitoon, mutta tekona itsemurha ei rinnastu sairau-
teen. Biopoliittisessa katsannossa sairaudella on eräänlainen vas-
tentahtoisesti myönnetty oikeus häiritä ihmiselämää, mutta itse-
murha näyttäytyy biopolitiikalle pelkästään mielettömänä. Se on 
sitä, mitä ei pitäisi olla. Kuolemaa ei voi olla pelkäämättä, kun 
koko kulttuuri perustuu kuoleman pelkäämiseen, mutta toisaal-
ta kuolemaa ei ole mahdollista kohdata, jos se denaturoidaan 
pelkäksi tekniseksi häiriöksi. Kun kuolemasta tehdään terveyden



171

5 Itsemurhasta, uhrista ja biopolitiikasta

huollollinen ongelma, voidaan epäillä, että asetelma yksiulotteis-
taa yhteiskunnallista keskustelua. Biologisen elämän itseisarvois-
taminen ei ole itseisarvo. Se on tapa suunnata keskustelua ja 
huomiota. Kun puhutaan yksilön mielenterveysongelmista tai 
itsetuhoisuudesta, ollaan samalla puhumatta jostakin muusta.

Itsemurhaajaa pidetään helposti heikkona, ja siksi häntä on 
vaikea ajatella vallankäyttäjäksi579. Mutta itsemurhaaja ottaa 
kuolemansa oman toimintansa kohteeksi. Siksi itsemurhasyitä 
tarkattaessa on otettava huomioon myös se, että myös ympäröi-
vän maailman epäkelpous voi olla syy surmata itsensä. Seppo 
Heikinheimo mainitsi muistelmissaan itsemurhansa syiksi mui-
den muassa pesäpallo-otteluissa soitetun ”mökämusiikin” ja 
Suomen henkisen ilmaston masentavuuden Martti Ahtisaaren 
vuoksi580. Syyt ovat esimerkkejä itsemurhasta, jossa itsemurhaa-
jan motiivit itsensä surmaamiseen liittyvät siihen, että hän ko-
kee ympäröivän maailman esteettisesti vastenmieliseksi. Itse-
murhaaja ei ikään kuin halua enää olla osa kelvotonta 
ympärillään vallitsevaa estetiikkaa.

Tyypillinen tilanne, jossa itsemurha katsotaan hyväksyttäväksi, 
on asetelma, jossa ihminen on parantumattomasti sairas, voi 
odottaa tuskiensa vain pahenevan ja todennäköisesti menettää 
ajattelu- ja toimintakykynsä ennen kuolemaansa. Monet filosofit 
katsovat, että tällaisessa tilanteessa ihmisellä on perusteltu syy 
lähteä elämästä oman käden kautta. Foucault’n tapainen itse-
murhan puolustaja saattaa pitää itsemurhaa kuoleman estetisoin-
tina ja esteettisesti eletyn elämän päätepisteenä. Tästä huolimatta 
esteettisistä syistä aiheutuva itsemurha ei ole saanut juuri mitään 
huomiota osakseen. Koko esteettisen itsemurhan ajatus on kiis-
tetty väittämällä, että kauneutta voi olla uhrautumisessa, mutta 
ei itsemurhassa581. Esteettisellä itsemurhalla ei tarkoiteta roman-
tikkojen tai surrealistien itsemurhamyönteisyyttä vaan tilannetta, 
jossa ihminen murhaa itsensä koska ympäröivä maailma on 
muuttunut hänelle esteettisesti sietämättömäksi.

Kipu ja häpeä lienevät tietyin reunaehdoin yleisimmät sei-
kat, jotka voidaan tulkita itsemurhan perusteluiksi. Monet filo-
sofit kirjoittavat myös eksistentiaalisesta tyhjyyden tunteesta. 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

172

Ne filosofit, jotka pyrkivät määrittelemään itsemurhan käsit-
teen, ottavat tämän eksistentiaalisen peruskokemuksen harvoin 
huomioon. He tunnustavat vain fyysisen tai psyykkisen kivun, 
eivät sitä, että ihminen elää apatiassa eikä hänellä ole elämäs-
sään odotettavissa mitään parempaa. Kivun tai häpeän sijalla 
on anhedonia. Samalla tavoin tunnistamatta jää tilanne, jossa 
ihminen kokee ympäröivän maailman estävän mielekkään elä-
män. Tämä merkitsee maailman muuttumista sellaiseksi, ettei 
itsemurhakandidaatti voi enää hyväksyä sitä. Jännite syntyy 
maailman muuttamisen tarpeen ja yksilön voimattomuuden 
välille. Jos maailmasta ei tule sellaista, että siinä pystyisi elä-
mään, on parempi tappaa itsensä. Ainutkertaisella yksilöllä on 
vain yksi elämä, ja jos hän kokee, ettei hän pysty käyttämään 
sitä mielekkäällä tavalla, hänen olemassaololtaan on viety poh-
ja. Niin kauan kuin ihmisen elämää tarkastellaan muutoin 
kuin ainutkertaisena, hänen elämälleen ei anneta arvoa. Niin 
kauan kuin maailma ei ole yksilölle elämisen arvoinen, se ei ole 
elämisen arvoinen. Se, että elävän olennon ainutkertaisuus on 
katoavaista, ei tee elämästä vähemmän painavaa. Elävää olen-
toa ei saa ajaa tilanteeseen, jossa ainutkertainen elämä menee 
hukkaan vastoin hänen tahtoaan.



173

6   Lopuksi

Landsberg lienee oikeassa sanoessaan ihmisten usein tappavan 
itsensä siksi, että epätäydellinen yhteiskunta estää heitä elämästä 
hedelmällistä elämää582. Itsemurhaaja ei aina ajaudu tekoonsa 
kivun tai häpeän vuoksi vaan siksi, ettei hänellä ole mahdolli-
suutta elää mielekkäästi. Itsemurhan filosofia voi saavuttaa pää-
määränsä vasta sitten, kun ymmärretään, että jo syntyneenä 
oleminen sinänsä on elävälle olennolle onnettomuus. Olemassa-
olo pitää sisällään niin paljon vastoinkäymisiä, että se on jo si-
nänsä taakka ihmiselle. Siksi elävillä olennoilla tulisi olla olot, 
joissa ne voisivat kokea elämänsä mielekkääksi. Nykymaailma ei 
tällaisia oloja tarjoa. Tämän tosion tajuamisesta seuraa monia 
asioita sekä yksilön kannalta että yhteiskunnallisesti.

Itsemurhaa ei voi käsitellä yksimuotoisena, yhtenäisenä il-
miönä. Itsemurhan käsitteeseen piiloutuu niin monia erilaisia 
ilmiöitä, että yleispätevien väitteiden antaminen merkitsee 
konkreettisten tilanteiden unohtamista. Itsemurhaa sinänsä ei 
ole, ja sen tähden itsemurhaa itsessään ei voi jäsentää yksiselit-
teisin käskyin tai kielloin.

Itsemurha ei itsessään ole oikein eikä väärin. Universaali-
en kieltojen sijaan meidän on käsiteltävä jokainen tilanne 
erikseen, jotta voimme tapauskohtaisesti arvioida tietyn 
teon moraalisuuden. Itsemurha on aina tiettyyn aikaan, 
paikkaan ja tilanteeseen sidottu henkilökohtainen ratkai-
su. Tämän vuoksi itsensä surmaaminen ei voi olla yleisesti 



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

174

sallittua, muttei myöskään poikkeuksetta moraalisesti vää-
rin.583

Itsemurha ei ole ratkaisu. Ei ole elämäkään. Mutta itsemurha on 
mahdollisuus elämässä, kun elämä ei enää ole elämisen arvoista.



175

Lähteet

Achté, Kalle et al., Itsemurhat ja niiden ehkäisy. WSOY, s.l. 
1973.

Achté, Kalle; Lindfors, Olavi; Lönnqvist, Jouko & 
Salokari, Markku, Suomalainen itsemurha. Yliopistopaino, 
Helsinki 1989.

Agamben, Giorgio, Stato di eccezione. Homo sacer, II, I. Bollati 
Borlinghieri, Torino 2003.

Ahrens, Jörn, Selbstmord. Die Geste des illegitimen Todes. Wil-
helm Fink, Stuttgart 2001.

Améry, Jean, Hand an sich legen. Diskurs über den Freitod. Klett-
Cotta, Stuttgart 1976.

Anderberg, Thomas, Suicide. Definitions, Causes, and Values. 
Lund University Press, Lund 1989.

Aristoteles, Nikomakhoksen etiikka (Ηθικά Νικομάχεια). Suom. 
Simo Knuuttila. Gaudeamus, Helsinki 2005.

Balluseck, Lothar von, “Selbstmord”. Tatsachen, Probleme, 
Tabus, Praktiken. Hohwacht, Bad Godesberg 1965.

Barbone, Steven & Rice, Lee, Spinoza and the Problem of 
Suicide. International Philosophical Quarterly. Vol. XXXIV, no. 
2, 1994, s. 229–241.

Battin, Margaret Pabst, Ethical Issues in Suicide. Prentice Hall, 
Englewood Cliffs 1995.

Battin, Margaret Pabst, Ending Life. Ethics and the Way We 
Die. Oxford University Press, Oxford 2005.

Baudrillard, Jean, L’échange symbolique et la mort. Gallimard, 
s.l. 1976.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

176

Beauchamp, Tom L., An Analysis of Hume’s Essay “On Suicide”. 
The Review of Metaphysics. Vol. XXX, No. 1, 1976, s. 73–95.

Beccaria, Cesare, Rikoksesta ja rangaistuksesta (Dei delitti e delle 
pene, 1764). Suom. Kai Heikkilä. Edita, Helsinki 1998.

Benatar, David, Better Never to Have Been. The Harm of Coming 
into Existence. Oxford University Press, Oxford 2006.

Binet-Sanglé, Charles, L’Art de mourir. Défense et techinique du 
suicide secondé. L’Harmattan, Paris [1919] 2011.

Birnbacher, Dieter, Schopenhauer und das ethische Problem 
des Selbstmords. Schopenhauer-Jahrbuch 1985. 1985, s. 115–129. 

Bordeleau, Daniel, Exploration phénoménologique de l’idée 
suicidaire. Santé mentale au Québec. Vol. 19, no. 2, 1994, s. 
105–116.

Brandt, Hartwin, Am Ende des Lebens. Alter, Tod und Suizid in 
der Antike. C. H. Beck, München 2010.

Brandt, Richard B., The Morality and Rationality of Suicide 
[1975]. Nyt teoksessa James Rachels (toim.), Moral Problems. 
A Collection of Philosophical Essays. 3. painos. Harper & Row, 
New York 1979, s. 460–489. 

Brown, Ron, The Art of Suicide. Reaktion Books, London 2001.
Burger, Hermann, Tractatus logico-suicidalis. Über die Selbsttö-

tung. S. Fischer, Frankfurt am Main 1988.
Camus, Albert, Le Mythe de Sisyphe. Essai sur l’absurde. Galli-

mard, s.l. [1942] 1985.
Cholbi, Michael J., Kant and the Irrationality of Suicide. Histo-

ry of Philosophy Quarterly. Vol. 17, no. 2, 2000, s. 159–176.
Cholbi, Michael, A Kantian Defense of Prudential Suicide. 

Journal of Moral Philosophy. 7, 2010, s. 489–515.
Cholbi, Michael, Suicide. The Philosophical Dimensions. Broad-

view, Peterborough 2011a.
Cholbi, Michael, What is Wrong with “What is Wrong with 

Rational Suicide”. Philosophia. 2011b.Verkkojulkaisu. http://
www.springerlink.com/content/c3608255002w452t/ (luettu 
5.1.2012). 

Choron, Jacques, Suicide. Charles Scribner’s Sons, New York 1972.
Cicero, Velvollisuuksista (De officiis). Teoksessa Cicero, Vanhuu-

desta, ystävyydestä, velvollisuuksista. Suom. Marja Itkonen-Kaila, 
WSOY, Porvoo 1992, s. 95–275.



177

Lähteet

Cioran, E. M., Syllogismes de l’amertume. Gallimard, s.l. [1952] 
1996.

Cioran, E. M., De l’inconvénient d’être né [1972]. Teoksessa Cio-
ran, Œuvres. Gallimard, s.l. 1995, s. 1269–1400.

Cioran, E. M., Entretiens. Gallimard, s.l. 1995.
Daube, David, The Linguistics of Suicide. Philosophy & Public 

Affairs. Vol. 1, no. 4, 1972, s. 387–437.
Diogenes Laertios, Merkittävien filosofien elämät ja opit (Βίοι και 

γνώμαι των εν φιλοσοφία ευδοκιμησάντων). Suom. Marke Aho-
nen. Summa, Helsinki 2003.

Donnelly, John, Suicide and Rationality. Teoksessa John 
Donnelly (toim.), Language, Metaphysics, and Death. Fordham 
University Press, New York 1978, s. 88–105.

Dugré, François, Le Meurtre de soi. Horizons philosophiques. 
Vol. 7, no. 1, 1996, s. 25–50.

Durkheim, Émile, Itsemurha. Sosiologinen tutkimus (Le Suicide. 
Étude de sociologie, 1897). Suom. Seppo Randell. Tammi, 
Helsinki 1985.

Feldman, Fred, Confrontations with the Reaper. Oxford Universi-
ty Press, New York 1992.

Fontaneto, Federico, Il suicidio e la filosofia. Riflessioni su Of 
Suicide di Hume. Albo Versorio, Milano 2011.

Foucault, Michel, Raymond Roussel. Gallimard, s.l. [1963] 1992.
Foucault, Michel, Un plaisir si simple. Le Gai pied. No. 1, 1979, 

s. 1 ja 10. Nyt teoksessa Foucault, Dits et écrits III: 1976–1979. 
Gallimard, s.l. 1994, s. 777–779.

Frey, R. G., Did Socrates Commit Suicide? Philosophy. Vol. 53, 
no. 203, 1978, s. 106–108.

Frey, R. G., Hume on Suicide. Journal of Medicine and Philosophy. 
Vol. 24, no. 4, 1999, s. 336–351.

Gabhart, Mitchell, Spinoza on Self-Preservation and Self-
Destruction. Journal of the History of Philosophy. Vol. 37, no. 4, 
1999, s. 613–628.

Garrison, Elise P., Attitudes Toward Suicide in Ancient Greece. 
Transactions of the American Philological Association. Vol. 121, 
1991, s. 1–34.

Gasparri, Luca, Suicidio e filosofia. Dagli antichi a Leopardi. Il 
Prato, Saonara 2008.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

178

Green, Paul D., Suicide, Martyrdom and Thomas More. Studies 
in the Renaissance. Vol. 19, 1972, s. 135–155.

Grisé, Yolande, Le Suicide dans la Rome antique. Bellarmin, 
Montréal 1982.

Guirlinger, Lucien, Le Suicide et la mort libre. Pleins Feux, s.l. 
2000.

Gunderson, Martin, A Kantian View of Suicide and End-of-
Life Treatment. Journal of Social Philosophy. Vol 35, no. 2, 2004, 
s. 277–287.

Hadot, Pierre, La Citadelle intérieure. Introduction aux Pensées de 
Marc Aurèle. Fayard, s.l. 1997.

Halbwachs, Maurice, Les Causes du suicide. Félix Alcan, Paris 
1930.

Harter, Thomas D., Reconsidering Kant on Suicide. The Philo-
sophical Forum. Vol. 42, no. 2, 2011, s. 167–185.

Harva, Urpo, Hyvä ja paha. Praktisen etiikan ongelmia. Otava, 
Helsinki 1978.

Hegel, G. W. F., Oikeusfilosofia (Grundlinien der Philosophie des 
Rechts, 1821). Suom. Markus Wahlberg. Pohjoinen, Oulu 1994.

Heikinheimo, Seppo, Mätämunan muistelmat. Otava, Helsinki 
1997.

Heinkel, Nadine, Suizid als philosophisches Problem. Examensar-
beit. GRIN, s.l. 2010.

Heiskanen, Tarja, Viimeinen ratkaisu? Kokemuksia ja näkemyksiä 
itsemurhan syistä, ehkäisystä, avunsaannista ja asenteista. Suomen 
mielenterveysseura, Helsinki 2007.

Helén, Ilpo & Jauho, Mikko, Terveyskansalaisuus ja elämän 
politiikka. Teoksessa Ilpo Helén & Mikko Jauho (toim.), Kan-
salaisuus ja kansanterveys. Gaudeamus, Helsinki 2003, s. 13–32.

Hill, Timothy, Ambitiosa mors. Suicide and Self in Roman 
Thought and Literature. Routledge, New York 2004.

Holden, Thomas, Religion and Moral Prohibition in Hume’s 
”On Suicide”. Hume Studies. Vol. 31, no. 2, 2005, s. 189–210.

Hooff, Anton J. L. van, From Autothanasia to Suicide. Self-
Killing in Classical Antiquity. Routledge, London 1990.

Hume, David, On Suicide [1777]. Teoksessa Hume, On the Stan-
dard of Taste and Other Essays. Bobbs-Merrill, Indianapolis 1965, 
s. 151–160. 



179

Lähteet

James, William, The Will to Believe and Other Essays in Popular 
Philosophy. Harvard University Press, Cambridge (Mass.) [1897] 
1979.

Jarva, Vuokko, Tarpeettoman ihmisen ongelma. Hyvinvointiyhteis-
kunnan tarkastelua uhrin kannalta. Sosiaalihallituksen julkaisuja 
1/1989. Valtion painatuskeskus, Helsinki 1989.

Järventie, Irmeli, Selviytyä hengiltä. Sosiaalipsykologinen ja 
sosiaalipsykiatrinen näkökulma itsemurhiin. Stakes, s.l. 1993.

Kant, Immanuel, Metaphysik der Sitten. Felix Meiner, Hamburg 
[1797] 1966.

Kant, Immanuel, Tapojen metafysiikan perustus (Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten, 1785). Teoksessa Kant, Siveysopilliset pää-
teokset. Suom. J. E. Salomaa. WSOY, Porvoo 1990, s. 67–161.

Kant, Immanuel, Vorlesung zur Moralphilosophie. Toim. Werner 
Stark. Walter de Gruyter, Berlin [1774/5] 2004.

Kusch, Martin, Kuolevan järjen kritiikki. Kuusi luentoa. Jyväsky-
län yliopiston ylioppilaskunnan julkaisu, Jyväskylän yliopisto, 
s.l. 1984.

La Mettrie, Julien Offray de, Anti-Sénèque ou Discours sur le 
bonheur [1748]. Teoksessa La Mettrie, Œuvres philosophoques II. 
Fayard, s.l. 1987, s. 235–295.

La Mettrie, Julien Offray de, Système d’Epicure [1750]. Teok-
sessa La Mettrie, Œuvres philosophiques I. Fayard, s.l. 1984, s. 
351–386.

Landsberg, Paul-Louis, Le problème moral du suicide. Teok-
sessa Landsberg, Essai sur l’expérience de la mort et Le problème 
moral du suicide. Seuil, s.l. [1951] 1993, s. 103–142.

Lanteigne, Josette, La question du suicide. Horizons philosophi-
ques. Vol. 7, no. 1, 1996, s. 17–24.

Leopardi, Giacomo, Dialogo di Plotino e di Porfirio. Teoksessa 
Leopardi, Operette morali. Toimittaja Antonio Prete. Feltrinelli, 
Milano [1835] 1972, s. 212–225.

Lester, David, Can Suicide Be a Good Death? Death Studies. 
Vol. 30, 2006, s. 511–527.

Luper, Steven, The Philosophy of Death. Cambridge University 
Press, Cambridge 2009.

Marsh, Ian, Suicide. Foucault, History and Truth. Cambridge 
University Press, Cambridge 2010.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

180

Martin, Robert M., Suicide and Self-Sacrifice. Teoksessa Suici-
de: The Philosophical Issues. Toim. M. Pabst Battin & David J. 
Mayo. St. Martin’s, New York 1980, s. 48–68.

Maudsley, Henry, Alleged Suicide of a Dog. Mind. Vol. 4, no. 
15, 1879, s. 410–413.

McLean, G. R., Hume and the Theistic Objection to Suicide. 
American Philosophical Quarterly. Vol. 38, no. 1, 2001, s. 99–111.

Merrill, Kenneth R., Hume on Suicide. History of Philosophy 
Quarterly. Vol. 16, no. 4, 1999, s. 395–412.

Meynard, Léon, Le Suicide. Étude morale et métaphysique. Presses 
Universitaires de France, Paris 1966.

Miller, Jon, Stoics and Spinoza on Suicide. Teoksessa Gábor 
Boros (toim.), Der Einfluss des Hellenismus auf die Philosophie 
der frühen Neuzeit. Harrassowitz, s. l. 2005. Nyt http://post.
queensu.ca/~miller/Papers/Suicide.pdf (luettu 10.2.2012).

Minois, Georges, Histoire du suicide. La société occidentale face à 
la mort volontaire. Fayard, s.l. 1995.

Montaigne, Michel de, Esseitä. Osa II (Essais II, 1580). Suom. 
Renja Salminen. WSOY, Helsinki 2008.

Montesquieu, De l’Esprit des lois, I. Gallimard, s.l. [1748] 1995.
More, Thomas, Utopia (De optimo statu reipublicae deque nova 

insula Utopia, 1516). Suom. Marja Itkonen-Kaila. WSOY, 
Porvoo 1971.

N. N., Vorbereitungen eines Unglücklichen zum freywilligen Tode. 
Julkaisija Bernhard Georg. Toimittaja Yvonne Unna. Georg 
Olms, Hildesheim [1800] 2000.

Nietzsche, Friedrich, Iloinen tiede (”La gaya scienza”) (Die 
fröhliche Wissenschaft (“La gaya scienza”), 1882). Suom. J. A. 
Hollo. Helsinki, Otava 1989.

Nietzsche, Friedrich, Näin puhui Zarathustra. Kirja kaikille 
eikä kenellekään (Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle 
und Keinen, 1885). Suom. Jari Tammi. Pikku-idis, Helsinki 
2008.

Nietzsche, Friedrich, Hyvän ja pahan tuolla puolen (Jenseits 
von Gut und Böse, 1886). Suom. J. A. Hollo. Helsinki, Otava 
2007.

Nietzsche, Friedrich, Moraalin alkuperästä (Zur Genealogie 
der Moral, 1887). Suom. J. A. Hollo. Helsinki, Otava 1969.



181

Lähteet

Nikunen, Minna, Surman jälkeen itsemurha. Kulttuuriset luoki-
tukset rikosuutisissa. Tampere University Press, Tampere 2005.

Nissilä, Kalervo, Itsetuhoisen ihmisen käsitys omasta kuolemas-
taan. Haastattelututkimus itsemurhayrityksen tehneiden hen-
kilöiden toiminnan tavoitteista, heidän sekä traumapotilaiden 
kuolema- ja kuolemattomuuskäsityksistä. Suomalainen teologi-
nen kirjallisuusseura, Helsinki 1995.

Nuorvala, Yrjö; Mäkelä, Rauno & Kuokkanen, Martti, 
Päihteet, masennus ja itsemurhavaara. Stakes, s.l. 1997.

Nygård, Toivo, Itsemurha suomalaisessa yhteiskunnassa. Jyväskylän 
yliopisto, Jyväskylä 1994.

O’Keeffe, Terence M., Suicide and Self-starvation. Philosophy. 
Vol. 59, no. 229, 1984, s. 349–363.

Ollikainen, Liisa, Messages from the Point of No Return. A Con-
ceptual and Empirical Analysis of Suicide Notes Left by Suicide 
Victims. Turun yliopisto, Turku 1994.

Pavan, Luigi, Esiste il suicidio razionale? Edizione Scientifiche 
Ma.Gi, Roma 2009.

Pentikäinen, Juha, Suomalaisen lähtö. Kirjoituksia pohjoisesta 
kuolemankulttuurista. SKS, Helsinki 1990.

Pilpel, Avital & Amsel, Lawrence, What is Wrong with Ratio-
nal Suicide. Philosophia. Vol. 39, 2011, s. 111–123.

Platon, Faidon (Φαίδων). Suom. Marja Itkonen-Kaila. Teoksessa 
Platon, Teokset. Kolmas osa. Otava, Helsinki 1979, s. 5–79.

Platon, Lait (Νόμοι). Teokset, kuudes osa. Suomentaneet Marja 
Itkonen-Kaila, Holger Thesleff, Tuomas Anhava & A. M. Ant-
tila. Otava, Helsinki 1986.

Rousseau, Jean-Jacques, Julie ou la nouvelle Héloïse. Teoksessa 
Rousseau, Œuvres complètes. Tome quatrième. Hachette, Paris 
[1761] 1883, s. 1–446.

Saresma, Tuija, Kuoleman kutsusta, lähtemisestä ja jäämisestä – 
voiko itsemurhaa ymmärtää? niin & näin. 1/2000, s. 64–67.

Savtšuk, Valeri, Veri ja kulttuuri (Krovj i kuljtura, 1995). Suom. 
Jukka Mallinen. Atena, Jyväskylä 1996.

Schopenhauer, Arthur, Die Welt als Wille und Vorstellung. 
Deutscher Taschenbuch, München [1819] 1988a.

Schopenhauer, Arthur, Parerga und Paralipomena II. Haff-
mans, Zürich [1851] 1988b.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

182

Seidler, Michael J., Kant and the Stoics on Suicide. Journal of 
the History of Ideas. Vol. 44, 3, 1983, s. 429–453.

Shneidman, Edwin, Definition of Suicide. John Wiley & Sons, 
New York 1985.

Sihvola, Juha, Antiikin filosofit ja itsemurha. Teoksessa Väkivalta 
antiikin kulttuurissa. Toim. Maarit Kaimio, Jaakko Aronen & 
Juha Sihvola. Gaudeamus, Helsinki 1998, s. 172–188.

Sivula, Jaakko, Ökä talo ja murha hevonen. Teoksessa Maija 
Länsimäki (toim.), Sanalla sanoen. Pakinoita suomen kielestä. 
WSOY, Porvoo 1986, s. 113–116.

Solomon, Andrew, Keskipäivän demoni. Masennuksen atlas (The 
Noonday Demon. An Atlas of Depression, 2001). Suom. Arto 
Schroderus. Tammi, Helsinki, 2002.

Sonneck, Gernot & Schjerve, Martin, Die Krankheitsthese 
des Suizides. Teoksessa Walter T. Haeser & Jörg Schuch, Der 
Selbstmord / Le Suicide. Rügger: Grüsch 1986, s. 39–56.

Spinoza, Benedictus de, Etiikka (Ethica, 1677). Suom. Vesa 
Oittinen. Gaudeamus, Helsinki 1994.

Tacitus, Keisarillisen Rooman historia (Annales). Suom. Iiro Ka-
janto. WSOY, Porvoo 1990.

Testoni, Ines, Autopsia filosofica. Il momento giusto per morire tra 
suicidio razionale ed eternità. Apogeo, Milano 2007.

Thesleff, Holger & Sihvola, Juha, Antiikin filosofia ja aate-
maailma. WSOY, Porvoo 1994.

Thom, Paul, Time-Travel and Non-Fatal Suicide. Philosophical 
Studies. Vol. 27, 1975, s. 211–216.

Uusitalo, Tuula, Miten päästä yli mahdottoman? Narratiivinen 
tutkimus itsemurhamenetyksistä. Lapin yliopisto, Rovaniemi 
2006.

Uusitalo, Tuula, Itsemurha – Vaiettu kuolema. Teoksessa Tabu-
jen kahleet. Toim. Merja Laitinen & Anneli Pohjola. Vastapai-
no, Tampere 2009, s. 117–149.

Vleeschauwer, H. J. de, La Doctrine du suicide dans l’éthique 
de Kant. Kant-Studien. Band 57, 1966, s. 251–265.

Volant, Eric, Culture et mort volontaire. Le suicide à travers les 
pays et les âges. Liber, Montréal 2006.

Weininger, Otto, Geschlecht und Charakter. Eine prinzipielle 
Untersuchung. Matthes & Seitz, München [1903] 1997.



183

Lähteet

Whelan, Caroline F., Suicide in the Ancient World: A Re-
Examination of Matthew 27:3–10. Laval théologique et philoso-
phique. Vol. 49, no. 3, 1993, s. 505–522.

Windt, Peter Y., The Concept of Suicide. Teoksessa Suicide: The 
Philosophical Issues. Toim. M. Pabst Battin & David J. Mayo. 
St. Martin’s, New York 1980, s. 39–47.

Wittgenstein, Ludwig, Muistikirjoja 1914–1916 (Notebooks 
1914–1916, 1961). Suom. Heikki Nyman. WSOY, Porvoo 1977.

Wittgenstein, Ludwig, Tractatus logico-philosophicus (Tractatus 
logico-philosophicus, 1921). Suom. Heikki Nyman. WSOY, 
Porvoo 1984.

Wittwer, Hector, Über Kants Verbot der Selbsttötung. Kant-
Studien. Vol. 92, 2001, s. 180–201.

Painamattomat lähteet
Hietalahti, Riitta, Itsemurhan tabuluonteisuus ja sanastollinen 

ongelma. Pro gradu -tutkielma. Helsingin yliopisto, Helsinki 
2003.

Karlsson, Henry, Itsemurha ja moraaliset velvollisuudet. Pro 
gradu -tutkielma. Turun yliopisto, Turku 2008.

Kivinen, Milla, Egoismista altruismiin: historiallis-filosofinen 
tutkielma moraalisen itsemurhan mahdollisuudesta. Pro gradu 
-tutkielma. Helsingin yliopisto, Helsinki 2006.

Parkkinen, Pipsa, Epikuroksen ja Lucretiuksen haasteet kuoleman 
filosofialle: katsaus angloamerikkalaiseen thanatologiaan. Pro 
gradu -tutkielma. Helsingin yliopisto, Helsinki 2004.

Rainio, Pasi, Hyvästi julma maailma. Itsemurha eettisenä kysymyk-
senä. Pro gradu -tutkielma. Turun yliopisto, Turku 2002.

Sundvall, Santtu Vilhelm, Foucault ja itsemurhan kahdet 
kasvot: tutkimus itsemurhaan sisältyvistä estetiikan, vallan ja vas-
tarinnan teemoista Michel Foucault’n ajattelun valossa. Pro gradu 
-tutkielma. Helsingin yliopisto, Helsinki 2009.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

184

Viitteet

1.	 Uusitalo 2006, 17.
2.	 Tilastokeskuksen tiedot kuolemansyistä vuonna 2010: http://tilasto-

keskus.fi/til/ksyyt/2010/ksyyt_2010_2011-12-16_tie_001_fi.html. 
Luettu 2.1.2012.

3.	 Uusitalo 2006, 113.
4.	 Uusitalo 2009, 117.
5.	 Nygård 1994, 9.
6.	 Dugré 1996, 26.
7.	 Cholbi 2011a, 11.
8.	 Testoni 2007, 5.
9.	 Karlsson 2008, 6.
10.	 Saresma 2000, 64, 66.
11.	 Kusch 1984, 84.
12.	 Guirlinger 2000, 18.
13.	 Murha-itsemurhasta käytetään usein nimitystä laajennettu itsemurha. 

Minna Nikusella on kuitenkin ensin mainitulle termille painavat pe-
rustelut: ”Laajennettu itsemurha on toki parempaa suomea kuin käyt-
tämäni termi murha-itsemurha, mutta se häivyttää väkivallan ja hen-
kirikoksen, joka hahmottuu osana itsemurhaa. Laajennettu itsemurha 
on suomennus [sic] termistä extended suicide, mutta suomentamisen 
yhteydessä käsite on muuttanut merkitystään. [...] Suomessa ilmaisua 
‘laajennettu itsemurha’ on käytetty kaikista tekijän itsemurhaan johta-
vista henkirikoksista.” (Nikunen 2005, 34–35)

14.	 Thom 1975.
15.	 Testoni 2007, 50.
16.	 ”Zwischen diesem aus dem Extrem der Askese und dem gewöhnlichen 

aus Verzweiflung entspringenden freiwilligen Tode mag es mancher-
lei Zwischenstufen und Mischungen geben, welches zwar schwer zu 
erklären ist; aber das menschliche Gemüth hat Tiefen, Dunkelheiten 
und Verwickelungen, welche aufzuhellen und zu entfalten, von der 
äuβersten Schwierigkeit ist.” (Schopenhauer 1988, I, IV, § 69.)



185

Viitteet

17.	 Uusitalo 2009, 148.
18.	 Heiskanen 2007, 78.
19.	 Achté et al. 1973, sivuttamaton.
20.	 Achté et al. 1973, 9–10.
21.	 Marsh 2010, 27.
22.	 Battin 1995, 120.
23.	 Vrt. Marsh 2010, 67.
24.	 Sitä paitsi esimerkiksi masennuksen ja itsemurhan yhteys on kaikkea 

muuta kuin selvä. Masennuksen parantaminen ei välttämättä estä it-
semurhaa ja toisaalta kaikki itsetuhoiset ihmiset eivät ole masentunei-
ta. (Solomon 2002, 329–330).

25.	 Luper 2009, 195.
26.	 Choron 1972, 74.
27.	 Battin 1995,4–5.
28.	 Marsh 2010, 21.
29.	 Birnbacher 1985, 116.
30.	 Marsh 2010, 47.
31.	 Nuorvala et al. 1997, 41.
32.	 Sonneck & Schjerve 1986, 39–40.
33.	 Tähän kirjaan ei kuulu myöskään luonnontieteellinen tutkimus, joka 

pyrkii selvittämään, onko olemassa neurologisia tai biologisia teki-
jöitä, jotka mahdollisesti altistavat itsemurhalle. Tällaiset tutkimukset 
voivat tuottaa merkittäviä tuloksia, mutta niillä ei varsinaisesti ole mi-
tään annettavaa itsemurhan käsitteen filosofiselle määrittelylle.

34.	 Heiskanen 2007, 60.
35.	 Anderberg 1989, 73.
36.	 Choron 1972, 94.
37.	 Cholbi 2011a, 163.
38.	 Heiskanen 2007, 38.
39.	 Ahrens 2001, 10.
40.	 Mainittakoon, että klassisessa, mahdollisimman monen hyvää edis-

tävää oikeudenkäyttöä puolustavassa teoksessaan Dei delitti e delle 
pene (1764) valistusjuristi ja filosofi Cesare Beccaria (1738–1794) oli 
kritisoinut itsemurhan kriminalisoimista. ”Itsemurha on rikos, johon 
mikään tosiasiallinen rangaistus ei tunnu soveltuvan, koska on ran-
gaistava joko syytöntä tai kylmennyttä ja tunnotonta ruumista. […] 
Vaikka itsemurha onkin synti, josta Jumala rankaisee – vain hänen on 
valta rangaista myös kuoleman jälkeen – ei sitä voi pitää maallisena 
rikoksena, koska rangaistus ei kohdistu syylliseen vaan hänen perhee-
seensä.” (Beccaria 1998, 98, 101)

41.	 Ollikainen 1994, 39–40.
42.	 Toteamus on niin kulunut, että François Dugré (1996, 25) on perus-

tellusti verrannut sitä Shakespearen Hamletin yksinpuheluun.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

186

43.	 Camus 1942, 17.
44.	 Camus 1942, 17.
45.	 Donnelly 1978.
46.	 Bordeleau 1994, 113.
47.	 Pavan 2009, 116.
48.	 Sokrateen itsemurha on tosin kyseenalaistettu; ks. Frey 1978. 
	 Aiheesta enemmän myöhemmin tässä kirjassa.
49.	 Durkheim 1985, 19.
50.	 Maudsley 1879, 412.
51.	 Anderberg 1989, 59.
52.	 Nygård 1994, 93.
53.	 Battin 1995, 77.
54.	 Kusch 1984, 72.
55.	 Ks. http://in.reuters.com/article/2012/04/04/greece-suicide-id

INDEE8330AU20120404. Kiitän Jarkko S. Tuusvuorta uutisen 
mainitsemisesta.

56.	 Kiitän Ville Lähdettä siitä, että hän muistutti seikasta.
57.	 Solomon 2002, 384.
58.	 Helén & Jauho 2003, 19.
59.	 Améry 1976, 99.
60.	 Balluseck 1965, 127.
61.	 Volant 2006, 90.
62.	 Battin 1995, 12.
63.	 Kusch 1984, 91.
64.	 Marsh 2010, 223.
65.	 Choron 1972, 81.
66.	 Järventie 1993, 33.
67.	 Brown 2001, 23.
68.	 Hooff 1990, 131.
69.	 Hietalahti 2003, 18.
70.	 Sundvall 2009, 26.
71.	 Balluseck 1965, 7.
72.	 Sundvall 2009, 26.
73.	 Heiskanen 2007, 88. 
74.	 ”Murha”-sanan käyttö ’ison’ merkityksessä on kuitenkin toissijaista. 

Ks. Sivula 1986, 114.
75.	 Daube 1972, 399.
76.	 Platon, Faidon, 68a.
77.	 Daube 1972, 400.
78.	 Platon, Faidon, 61c.
79.	 Daube 1972, 400.
80.	 Aristoteles, Nikomakhoksen etiikka, 1166b.
81.	 Daube 1972, 400.



187

Viitteet

82.	 Daube 1972, 401.
83.	 Grisé 1982, 28.
84.	 Daube 1972, 402.
85.	 Charon 1972, 28.
86.	 Daube 1972, 402.
87.	 Daube 1972, 420.
88.	 Sihvola 1998, 172.
89.	 Hooff 1990, 138.
90.	 Hooff 1990, 136.
91.	 Hooff 1990, 137.
92.	 Hooff 1990, 141.
93.	 Brown 2001, 88.
94.	 Daube 1972, 422.
95.	 Battin 2005, 171.
96.	 Daube 1972, 413–415, 429.
97.	 Balluseck 1965, 7.
98.	 Daube 1972, 430.
99.	 Améry 1976, 13.
100.	 Daube 1972, 431.
101.	 Vrt. Battin 2005, 171.
102.	 Heinkel 2010, 4.
103.	 Daube 1972, 416–417.
104.	 Daube 1972, 425–426.
105.	 Montesquieu 1995, XIV, XII.
106.	 Daube 1972, 428.
107.	 Shneidman 1985, 10.
108.	 Shneidman 1985, 14.
109.	 Marsh 2010, 81.
110.	 Nietzsche 1969, III, § 28.
111.	 Ks. esim. Meynard 1966, 35.
112.	 Grisé 1982, 17.
113.	 Grisé 1982, 185.
114.	 Grisé 1982, 157.
115.	 Grisé 1982, 186.
116.	 Garrison 1991, 2.
117.	 Brandt 2010, 60.
118.	 Hooff 1990, 83.
119.	 Choron 1972, 15.
120.	 Brandt H. 2010, 63.
121.	 Hooff 1990, 36.
122.	 Whelan 1993, 514.
123.	 Grisé 1982, 169, 170.
124.	 Grisé 1982, 168.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

188

125.	 Choron 1972, 17.
126.	 Hill 2004, 4.
127.	 Grisé 1982, 61.
128.	 Hooff 1990, 77.
129.	 Hooff 1990, 84.
130.	 Grisé 1982, 94.
131.	 Grisé 1982, 73.
132.	 Hooff 1990, 47.
133.	 Hill 2004, 19.
134.	 Hooff 1990, 185.
135.	 Hill 2004, 2.
136.	 Brown 2001, 42.
137.	 Hooff 1990, 183.
138.	 Hooff 1990, 190.
139.	 Hadot 1997, 207.
140.	 Heinkel 2010, 24.
141.	 Thesleff & Sihvola 1994, 279.
142.	 Testoni 2007, 143, 145.
143.	 ”[…] any death possessing implications for the social standing of the 

deceased.” (Hill 2004, 11)
144.	 Brown 2001, 32.
145.	 Tässä mielessä Sokrates muistuttaa Jeesusta, sillä vaikka Sokrates yk-

siselitteisesti teki itsemurhan ja Jeesuksen voidaan argumentoida teh-
neen itsemurhan, kulttuurin imaginaarisessa itsemurhaajuus ei liity 
olennaisena osana kummankaan kuvaan.

146.	 Frey 1978, 106–108.
147.	 Kivinen 2006, 52.
148.	 Brandt H. 2010, 47.
149.	 Platon, Faidon, 62b.
150.	 Grisé 1982, 171.
151.	 Brandt H. 2010, 48.
152.	 Battin 1995, 43.
153.	 Platon, Lait, 873c–d.
154.	 Brandt H. 2010. 49.
155.	 Minois 1995, 60.
156.	 Platon, Lait, 854a.
157.	 Hooff 1990, 187.
158.	 Gasparri 2008, 30.
159.	 Gasparri 2008, 31.
160.	 Hooff 1990, 187.
161.	 Aristoteles, Nikomakhoksen etiikka,1138a.
162.	 Grisé 1982, 173.
163.	 Aristoteles, Nikomakhoksen etiikka, 1116a.



189

Viitteet

164.	 Thesleff & Sihvola 1994, 278.
165.	 Grisé 1982, 174.
166.	 Guirlinger 2000, 18.
167.	 Diogenes Laertios II, 8, 94.
168.	 Thesleff & Sihvola 1994, 279.
169.	 Hooff 1990, 42.
170.	 Volant 2006, 165.
171.	 Diogenes Laertioksen suomentaja Marke Ahonen toteaa käännökseen 

liittämissään huomautuksissa, että Hegesias “tuskin suositteli aktiivi-
sesti itsemurhaa, mutta suhtautui pessimistisesti onnellisuuden saa-
vuttamisen mahdollisuuteen” (D. L., s. 463).

172.	 Hill 2004, 74.
173.	 Grisé 1982, 176.
174.	 Grisé 1982, 176.
175.	 Brandt H. 2010, 52.
176.	 Hill 2004, 79.
177.	 Meynard 1966, 40.
178.	 Grisé 1982, 180–183.
179.	 Seidler 1983, 436.
180.	 Näkemys on elitistinen, ja myöhemmin Kant vastusti sitä siksi, et-

tei sen perusteella voitu luoda moraalia, joka pätisi kaikille ihmisille. 
(Seidler 1983, 438)

181.	 Miller 2005, 13.
182.	 Choron 1972, 116.
183.	 Grisé 1982, 195.
184.	 Hill 2004, 38–39.
185.	 Hill 2004, 37.
186.	 Miller 2005, 9.
187.	 Grisé 1982, 205.
188.	 Grisé 1982, 198.
189.	 Grisé 1982, 201.
190.	 Cicero, Velvollisuuksista, 112.
191.	 Hill 2004, 146–147.
192.	 Grisé 1982, 206.
193.	 Anderberg 1989, 285.
194.	 Grisé 1982, 211.
195.	 Hill 2004, 156.
196.	 Grisé 1982, 215.
197.	 Grisé 1982, 213.
198.	 Testoni 2007, 133.
199.	 Hill 2004, 147.
200.	Grisé 1982, 79.
201.	Tacitus XV, 63.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

190

202.	Hill 2004, 178.
203.	Tacitus XV, 64.
204.	Thesleff & Sihvola 1994, 374.
205.	Seneca, Epist. moral., LXX, 6–7: ”Ego cogitem in eo, qui vivit, omnia 

posse fortunam, potius quam cogitem in eo, qui scit mori, nil posse 
fortunam.” Lainaa Montaigne 2008, 42–43.

206.	Grisé 1982, 219.
207.	Grisé 1982, 223.
208.	Grisé 1982, 285.
209.	Battin 1995, 26.
210.	Landsberg 1951, 106.
211.	Battin 1995, 28.
212.	Brown 2001, 50–51.
213.	Brown 2001, 64.
214.	Guirlinger 2000, 9.
215.	Minois 1995, 39.
216.	Hooff 1990, 50.
217.	Hooff 1990, 192.
218.	Minois 1995, 38.
219.	Testoni 2007, 105–106.
220.	Pentikäinen 1990, 128.
221.	Achté et al. 1989, 84, 87.
222.	Testoni 2007, 60.
223.	Battin 1995, 27–28.
224.	Testoni 2007, 105.
225.	Cholbi 2011a, 41.
226.	Minois 1995, 39.
227.	O’Keeffe 1984, 352.
228.	Vleeschauwer 1966, 253.
229.	Myöhempinä aikoina luonnonvastaisuuteen vetoaminen on tietysti 

antanut aiheen veistelyyn: esimerkiksi Richard B. Brandt (1975, 470) 
on ihmetellyt, miksi Tuomas ei tuominnut siveellisyyttä samoin perus-
tein. Luonnolliseen lakiin vetoavissa argumenteissa on myös toinen 
ongelma: on lukuisia inhimillisiä toimia, jotka tuntuvat luonnon-
vastaisilta, mutta niitä ei siitä huolimatta ole välttämätöntä tuomita 
moraalisesti – Michael Cholbin (2011a, 42) esimerkkejä tällaisista il-
miöistä ovat plastiikkakirurgia, keinoelimien käyttö tai virtuaalitodel-
lisuus. Vastaesimerkeistä voidaan lukea, että “luontoon” vetoaminen 
merkitsee aina myös keskustelua siitä, miten “luonto” tulisi ymmärtää.

230.	Heinkel 2010, 27.
231.	Battin 1995, 50–51.
232.	More 1971, 123–124.
233.	Green 1972, 138–140.



191

Viitteet

234.	Green 1972, 143–144.
235.	Heinkel 2010, 28.
236.	Rainio 2002, 13.
237.	La Mettrie 1987, 290.
238.	Ilmeisesti Montaigne oli niin kiinnostunut aiheesta, että hän katsoi 

aiheelliseksi työstää tekstiään, sillä vuonna 1582 hän teki esseeseen-
sä yhdeksän lisäystä ja vuonna 1592 yhdeksäntoista, ja vielä vuoden 
1595 postuumiin laitokseen ilmaantui kaksi uutta täydennystä. (Mi-
nois 1995, 110)

239.	Montaigne 2008, 36.
240.	Montaigne 2008, 37.
241.	Montaigne 2008, 37–41.
242.	Montaigne 2008, 44.
243.	Montaigne 2008, 44.
244.	Montaigne 2008, 45.
245.	Minois 1995, 111.
246.	Marsh 2010, 127.
247.	Spinoza 1994, III, IV ja III, VI.
248.	Choron 1972, 123.
249.	Miller 2005, 17.
250.	Spinoza 1994, IV, XX.
251.	Barbone & Rice 1994, 235.
252.	Gabhart 1999, 627–628.
253.	Barbone & Rice 1994, 241.
254.	Battin 1995, 38.
255.	Choron 1972, 28–29.
256.	Minois 1995, 268.
257.	Montesquieu 1995, XIV, XII. 
258.	”Trembler aux approches de la Mort, c’est ressembler aux enfans, qui 

ont peur des Spectres et des Esprits. Le pâle Phantôme peut frapper 
à ma porte, quand il voudra, je n’en serai point épouvante, Le Phi-
losophe seul est brave, où la plupart des braves ne le sont point.” (La 
Mettrie 1984, LII.)

259.	La Mettrie 1984, LXXIV.
260.	La Mettrie 1987, 247.
261.	La Mettrie 1987, 250.
262.	“Sophisme captieux, enthousiasme poëtique, petite grandeur d’ame” 

(La Mettrie 1987, 266–267).
263.	Rousseau 1883, 262–266.
264.	Choron 1972, 125–126.
265.	Frey 1999, 336.
266.	Frey 1999, 348.
267.	Beauchamp 1976, 73.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

192

268.	Holden 2005, 192.
269.	Merrill 1999, 395.
270.	Fontaneto 2011, 20.
271.	Frey 1999, 337–338.
272.	Fontaneto 2011, 28.
273.	Hume 1965, 151.
274.	Beauchamp 1976, 74.
275.	Merrill 1999, 396.
276.	Merrill 1999, 397.
277.	Beauchamp 1976, 75.
278.	Merrill 1999, 399. Neljäs mahdollisuus olisi Kantin esittämä ajatus, 

jonka mukaan itsemurhan tekeminen on kategorisen imperatiivin rik-
komista. Kantin käsityksiin itsemurhasta palataan myöhemmin.

279.	Holden 2005, 192.
280.	Beauchamp 1976, 76.
281.	Holden 2005, 193.
282.	 ”Putting together, therefore, these conclusion, we find that human life 

depends upon the general laws of matter and motion, and that it is no 
encroachment on the office of providence to disturb or alter these gen-
eral laws: Has not every one, of consequence, the free disposal of his own 
life? And may he not lawfully employ that power with which nature has 
endowed him? In order to destroy the evidence of this conclusion, we 
must shew a reason why this particular case is excepted; is it because hu-
man life is of such great importance, that ‘tis a presumption for human 
prudence to dispose of it? But the life of a man is of no greater impor-
tance to the universe than that of an oyster.” (Hume 1965, 155)

283.	Holden 2005, 203.
284.	Hume 1965, 155.
285.	Merrill 1999, 406.
286.	Rainio 2002, 24.
287.	McLean 2001, 101.
288.	Hume 1965, 156–157.
289.	Beauchamp 1976, 80.
290.	Holden 2005, 197.
291.	Merrill 1999, 403.
292.	Battin 1995, 46.
293.	Frey 1999, 346.
294.	Holden 2005, 190.
295.	Holden 2005, 206.
296.	Merrill 1999, 402.
297.	Merrill 1999, 401.
298.	”No man ever threw away life, while it was worth keeping.” (Hume 

1965, 159)



193

Viitteet

299.	Huomattakoon, että esimerkiksi Meynard (1966, 69) kiistää tällaisen 
tilanteen olevan ylipäänsä itsemurha.

300.	Frey 1999, 346.
301.	Frey 1999, 343–344.
302.	Frey 1999, 348.
303.	Anderberg 1989, 182.
304.	Wittwer 2001, 180.
305.	Cholbi 2001, 167.
306.	Cholbi 2001, 169.
307.	Harter 2011, 168.
308.	Kant 2004, 219.
309.	Harter 2011, 178.
310.	Harter 2011, 180.
311.	Kant 2004, 219.
312.	Kant 2004, 220.
313.	 “Die Intention sich selbst zu destruiren macht den Selbstmörder aus.” 

(Kant 2004, 220.)
314.	Wittwer 2001, 181.
315.	 ”(…) dem stehen die Thüre zu allen Lastern offen”. (Kant 2004, 221.)
316.	Choron 1972, 129.
317.	Cholbi 2001, 173.
318.	Wittwer 2001, 184.
319.	Kant 2004, 221–222.
320.	Kant 2004, 222.
321.	Wittwer 2001, 188–189.
322.	Kant 2004, 222–223.
323.	Harter 2011, 184.
324.	Kant 2004, 224.
325.	Kant 2004, 224–225.
326.	 “Der Selbstmord ist aber unerlaubt und abscheulich nicht deswegen, 

weil ihn Gott verbothen hat, sondern Gott hat ihn verboten weil er 
abscheulich ist.” (Kant 2004, 226)

327.	Cholbi 2001, 161–162.
328.	Karlsson 2008, 35.
329.	Wittwer 2001, 185.
330.	Battin 1995, 88.
331.	Battin 1995, 91.
332.	Kant 1990, 81.
333.	Kant 1990, 86.
334.	Kusch 1984, 77.
335.	Kant 1990, 120.
336.	Kant 1990, 120.
337.	Cholbi 2011a, 69.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

194

338.	Meynard 1966, 86.
339.	Kusch 1984, 83.
340.	Gundersen 2004, 278.
341.	Harter 2011, 170.
342.	Anderberg 1989, 179, 181.
343.	Anderberg 1989, 187.
344.	Wittwer 2001, 201.
345.	Cholbi 2010, 510–511.
346.	Harter 2011, 171.
347.	Gundersen 2004, 280.
348.	Cholbi 2010, 493.
349.	Battin 1995, 126.
350.	Testoni 2007, 174.
351.	Tässä Kusch ei ole aivan tarkka: Kant huomaa argumentin Metaphysik 

der Sitten –teoksessaan, jossa hän toteaa, että itsemurha saattaa esi-
merkiksi rikkoa vanhemman velvollisuuksia lastaan kohtaan tai avio-
puolison velvollisuutta puolisoaan kohtaan, mutta Kant jatkaa, että 
hän tyytyy käsittelemään ainoastaan ihmisen velvollisuuksia itseään 
kohtaan (Kant 1966, 268–269).

352.	Kusch 1984, 83.
353.	Kuschin huomio sopii vastaukseksi myös niille, joiden mielestä olisi 

suotavaa, että muille taakaksi muodostuneet ihmiset tekisivät itse-
murhan.

354.	Battin 1995, 94.
355.	Seidler 1983, 445.
356.	Ainakin itävaltalainen Maria von Herbert, joka oli kirjeenvaihdossa 

Kantin kanssa 1790-luvun alussa, tappoi itsensä vuonna 1803. von 
Herbert piti kantilaisen moraalin vaatimuksia liian helppoina, koska 
hänen aistillinen luontonsa ei vastustanut niitä millään tavalla, ja ole-
massaoloa hän piti merkityksettömänä. (Cholbi 2010, 504)

357.	Testoni 2007, 185.
358.	Hegel 1994, § 70.
359.	Birnbacher 1985, 115.
360.	Birnbacher 1985, 115.
361.	Schopenhauer 1988a, I, IV, § 54.
362.	Schopenhauer 1988a, I, IV, § 57.
363.	Schopenhauer 1988a, I, IV, § 59.
364.	Schopenhauer 1988a, I, IV, § 65.
365.	 ”(…) eine ganz vergebliche und thörichte Handlung sei.” (Schopen-

hauer 1988a, I, IV, § 69.)
366.	Heinkel 2010, 39.
367.	Schopenhauer 1988, I, IV, § 69.
368.	Schopenhauer 1988b, 275.



195

Viitteet

369.	Schopenhauer 1988b, 276.
370.	 “Der Selbstmord kann auch angesehn als ein Experiment, eine Frage, 

die man der Natur stellt und die Antwort darauf erzwingen will: näm-
lich, welche Aenderung das Daseyn und die Erkenntniβ des Men-
schen durch den Tod erfahre. Aber es ist ein ungeschicktes: denn es 
hebt die Identität des Bewuβtseyns, welches die Antwort zu verneh-
men hätte, auf.” (Schopenhauer 1988b, 277.)

371.	Choron 1972, 135–136.
372.	Battin 1995, 87.
373.	Nietzsche 1989, § 357.
374.	Dialogi sisältyy Leopardin teokseen Operette morali, jonka ensimmäi-

nen kattava laitos julkaistiin vuosien 1827 ja 1834 vajaiden laitosten 
jälkeen 1835.

375.	Leopardi 1972, 213–218.
376.	Leopardi 1972, 220–225.
377.	Testoni 2007, 95.
378.	Brown 2001, 199.
379.	Heinkel 2010, 44.
380.	Nietzsche 2007, § 157.
381.	Solomon 2002, 384.
382.	Nietzsche 2008, ”Vapaasta kuolemasta”.
383.	 ”Many of you are students of philosophy, and have already felt in your 

own persons the scepticism and unreality that too much grubbing in 
the abstract roots of things will breed.” (James 1979, 39.)

384.	Weininger 1997, 141–142.
385.	Wittgenstein 1977, 124.
386.	Lanteigne 1996, 21.
387.	Camus 1995, 79.
388.	Camus 1995, 20.
389.	Choron 1972, 137.
390.	Camus 1995, 96.
391.	Choron 1972, 151.
392.	Testoni 2007, 178.
393.	Cioran 1996, 92.
394.	Volant 2006, 72.
395.	Cioran 1995, 176.
396.	 ”Ce n’est pas la peine de se tuer, puisqu’on se tue toujours trop tard.” 

(Cioran 1972, 1290.)
397.	Foucault 1992.
398.	Foucault 1992, 8.
399.	Sundvall 2009, 51.
400.	Foucault 1979, 778–779.
401.	Marsh 2010, 74.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

196

402.	 ”Es gibt keinen natürlichen Tod.” (Burger 1988, 19.)
403.	Burger 1988, 195.
404.	Dugré 1996, 29.
405.	 Järventie 1993, 24.
406.	Karlsson 2008, 14.
407.	Anderberg 1989, 13.
408.	Anderberg 1989, 14.
409.	Battin 1995, 21.
410.	Battin 2005, 170.
411.	Anderberg 1989, 13.
412.	Choron 1972, 93.
413.	Cholbi 2011a, 18.
414.	Durkheim 1985, 9.
415.	Durkheim 1985, 15.
416.	Durkheim 1985, 16.
417.	Durkheim 1985, 17.
418.	Durkheim 1985, 19.
419.	Hooff 1990, 54.
420.	Battin 1995, 91.
421.	Anderberg 1989, 35.
422.	Anderberg 1989, 41.
423.	O’Keeffe 1984, 354–355.
424.	Windt 1980, 41.
425.	Durkheim 1985, 343.
426.	Durkheim 1985, 344.
427.	Durkheim 1985, 345–346.
428.	Durkheim 1985, 348–349.
429.	Durkheim 1985, 350.
430.	Choron 1972, 67–68.
431.	Samasta syystä termi ‘armomurha’ ei onnistu olemaan erityisen posi-

tiivinen.
432.	 ”L’infanticide des dégénéres, le meurtre des idiots et des mélancoli-

ques incurables, ainsi que le suicide secondé, sont parfaitement ra-
tionnels. En revanche, le meurtre religieux, le meurtre politique, le 
meurtre des criminels doivent être qualifiés crimes.” (Binet-Sanglé 
2011, 26.)

433.	 ”L’acte par lequel un être humain crée volontairement ce qu’il croit 
être une cause efficiente et suffisante de sa propre mort.” (Landsberg 
1993, 117.)

434.	Landsberg 1993, 125.
435.	Volant 2006, 213.
436.	Landsberg 1993, 135.
437.	Benatar 2006, 211.



197

Viitteet

438.	Battin 1995, 56.
439.	Battin 1995, 144.
440.	Anderberg 1989, 18.
441.	Landsberg 1993, 115.
442.	Cholbi 2011a, 29.
443.	Battin 1995, 60.
444.	 ”Currently in the Western world, suicide is a conscious act of self-induced 

annihilation, best understood as a multidimensional malaise in a needful 
individual who defines an issue for which the suicide is perceived as the 
best solution.” (Shneidman 1985, 203.)

445.	Marsh 2010, 4.
446.	Anderberg 1989, 53.
447.	Benatar 2006, 209.
448.	Benatar 2006, 211.
449.	Améry 1976, 19.
450.	 ”S performs an act of suicide X provided S directly and deliberately 

wills, either through his own causal efficacy or that of others, that his 
life be totally or partially preternaturally extinguished for reasons of an 
egoistic and/or altruistic sort except in case where: (1) S can only preser-
ve his life by performing a morally dishonorable act where such an act 
is adjudged dishonorable by anyone who is willing to take the moral 
point of view, and/or in cases in which (2) S is in a state of terminal 
illness such that without extraordinary (artificial) medical apparatus S 
would die in a rather brief period of time.” (Donnelly 1978, 93.)

451.	 ”Suicide is intentional self-killing: a person’s act is suicidal if and only 
if the person believed that the act, or some causal consequence of that 
act, would make her death likely and she engaged in the behavior to 
intentionally bring about her death.” (Cholbi 2011a, 21.)

452.	Luper 2009, 173.
453.	Luper 2009, 174.
454.	Anderberg 1989, 75–76.
455.	Anderberg 1989, 43–44.
456.	Anderberg 1989, 45.
457.	 ”[H]e has instigated a course of events, of which he is an active or passive 

participant, where the great majority of his simple actions (or action-
constituents) are performed with the intention to shorten life, for whate-
ver motive, good or bad, and from which death follows in the way he had 
planned or at least in a way he could accept” (Anderberg 1989, 56).

458.	Anderberg 1989, 36.
459.	Anderberg 1989, 37.
460.	Anderberg 1989, 39.
461.	 “Ma vie n’est libre que si ma mort peut être libre. Ou bien alors ce 

n’est pas ma vie.” (Guirlinger 2000, 47.)



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

198

462.	Cholbi 2011a, 75–76. On valitettavaa, että esimerkiksi sodan käymis-
tä pidetään varsin laajalti riittävänä syynä tappamiselle.

463.	Cholbi 2011, 85.
464.	Karlsson 2008, 10.
465.	Meynard 1966, 17–18, 68.
466.	Volant 2006, 92.
467.	Hooff 1990, 5.
468.	Hooff 1990, 82.
469.	Anderberg 1989, 32–33.
470.	Benatar 2006, 212.
471.	Shneidman 1985, 215–219.
472.	 Jacques Choron on täsmentänyt, että ”kuolemanvietin” hyödyntä-

minen psykiatrisissa itsemurhaselityksissä on kyseenalaista kahdesta 
syystä. Ensinnäkin kuolemanvietin olemassaolo on kaikkea muuta 
kuin empiirisesti selvää, ja toiseksi on epäuskottavaa ajatella, että jos 
kaikissa ihmisissä vaikuttaa kuolemanvietti, se ilmentyisi itsemurhina 
ainoastaan pienessä osassa väestöä. (Choron 1972, 71)

473.	Anderberg 1989, 15–16.
474.	Choron 1972, 47.
475.	Cholbi 2011a, 23.
476.	Cholbi 2011a, 24.
477.	Windt 1980, 40.
478.	Windt 1980, 42–43.
479.	Anderberg 1989, 49.
480.	Testoni 2007, 17–18.
481.	Testoni 2007, 118.
482.	Uusitalo 2009, 131.
483.	Pavan 2009, 22–23.
484.	Pentikäinen 1990, 98.
485.	Halbwachs 1930, 460.
486.	Guirlinger 2000, 35.
487.	 Jarva 1989, 11.
488.	Luper 2009, 189.
489.	Uusitalo 2006, 342.
490.	Solomon 2002, 384.
491.	Cholbi 2011a, 96–97.
492.	Lester 2006, 517.
493.	Cholbi 2011a, 81.
494.	Testoni 2007, 187.
495.	Luper 2009, 181.
496.	Cholbi 2011a, 104.
497.	Battin 1995, 133–153.
498.	Anderberg 1989, 58.



199

Viitteet

499.	Cholbi 2011a, 89.
500.	 Choron 1972, 99.
501.	 Battin 1995, 132.
502.	 Choron 1972, 99.
503.	 Wittgenstein 1984, 6.43.
504.	 Améry 1976, 43.
505.	 Améry 1976, 10–11.
506.	 Heinkel 2010, 54, viite 268.
507.	 Heinkel 2010, 55.
508.	 Heinkel 2010, 56.
509.	 Kusch 1984, 90.
510.	 Améry 1976, 69.
511.	 Améry 1976, 31.
512.	 Donnelly 1978, 98.
513.	 Donnelly 1978, 96.
514.	 Donnelly 1978, 98.
515.	 Feldman 1992, 216–217.
516.	 Harva 1978, 231.
517.	 Donnelly 1978, 99–100.
518.	 Shneidman 1985, 137.
519.	 Shneidman 1985, 138.
520.	 Battin 1995, 133.
521.	 Luper 2009, 182.
522.	 Parkkinen 2004, 70–71.
523.	 Lester 2006, 525.
524.	 Pilpel & Amsel 2011, 114–115.
525.	 Pilpel & Amsel 2011, 117.
526.	 Pilpel & Amsel 2011, 118.
527.	 Pilpel & Amsel 2011, 120.
528.	 Frey 1999, 349.
529.	 Cholbi 2011b.
530.	 Cholbi 2011b.
531.	 Battin 1995, 194.
532.	 Cholbi 2011a, 55.
533.	 Cholbi 2011a, 57.
534.	 Kusch 1984, 98.
535.	 Brandt R. 1975, 465.
536.	 Karlsson 2008, 44.
537.	 Kusch 1984, 94.
538.	 Améry 1976, 111.
539.	 Solomon 2002, 384.
540.	 Parkkinen 2004, 75.
541.	 Frey 1999, 347.



Tapani Kilpeläinen Itsemurhan filosofia

200

542.	 Battin 1995, 79.
543.	 Brandt R. 1975, 472.
544.	 Brandt R. 1975, 472.
545.	 Brandt R. 1975, 478–479.
546.	 Battin 1995, 140.
547.	 Donnelly 1978, 103.
548.	 Lester 2006, 512.
549.	 Heiskanen 2007, 14.
550.	 Battin 1995, 52.
551.	 Battin 1995, 54.
552.	 Battin 1995, 81.
553.	 Battin 1995, 92.
554.	 Battin 1995, 95.
555.	 Cholbi 2011a, 44.
556.	 Vaikka olemassaolo olisi onnettomuus, siitä ei silti seuraa, että itsensä 

tappaminen olisi välttämätöntä. Vrt. Benatar 2006.
557.	 Harva 1978, 227.
558.	 Kivinen 2006, 20.
559.	 Martin 1980, 50.
560.	 Anderberg 1989, 53.
561.	 Anderberg 1989, 54.
562.	 Anderberg 1989, 53.
563.	 Meynard 1966, 64.
564.	 Donnelly 1978, 93.
565.	 O’Keeffe 1984, 358.
566.	 Martin 1980, 63.
567.	 Halbwachs 1930, 456.
568.	 Anderberg 1989, 51.
569.	 Baudrillard 1976, 267.
570.	 Baudrillard 1976, 267–268.
571.	 Savtšuk 1996, 113.
572.	 Savtšuk 1996, 110.
573.	 Sundvall 2009, 25.
574.	 Vrt. Agamben 2003, 12.
575.	 Nissilä 1995, 154.
576.	 Sundvall 2009, 57.
577.	 Jarva 1989, 67.
578.	 Sundvall 2009, 58.
579.	 Sundvall 2009, 8.
580.	 Heikinheimo 1997, 511.
581.	 Meynard 1966, 91.
582.	 Landsberg 1951, 126.
583.	 Rainio 2002, 56.





niin & näin -kirjoissa ilmestynyt

1. 		  Mikko Lahtinen (toim.), Henkinen itsenäisyys
2. 		 Martin Heidegger, Silleen jättäminen
3. 		 Ralph Waldo Emerson, Luonto
4. 		 Pekka Passinmäki, Kaupunki ja ihmisen kodittomuus 

– Filosofinen analyysi rakentamisesta ja arkkitehtuurista
5. 		 Quentin Skinner, Kolmas vapauden käsite
6. 	 Pertti Ahonen, Vireällä mielellä 

– Ymmärtämisen ja eettisyyden mielialat
7. 		 Julien Offray de La Mettrie, Ihmiskone
8. 		 T. P. Uschanov, Wittgenstein in Finland – A Bibliography 1928–2002
9. 		 Mika Hannula, Juha Suoranta & Tere Vadén, Otsikko uusiksi 

– Taiteellisen tutkimuksen suuntaviivat
10.		 Tommi Wallenius, Filosofian toinen – Levinas ja juutalaisuus
11.		 Daniel Juslenius, Suomen onnettomuus – De Miseriis Fennorum
12.		 Michel Onfray, Kapinallisen politiikka 

– Tutkielma vastarinnasta ja taipumattomuudesta
13.		 J. J. F. Perander, Yhteiskunta uutena aikana & muita kirjoituksia
14.		 Jussi Backman, Omaisuus ja elämä 

– Heidegger ja Aristoteles kreikkalaisen ontologian rajalla
15.		 Niccolò Machiavelli, Castruccio Castracanin elämä
16.		 Jukka Paastela (toim.), Terrorismi 

– Ilmiön tausta ja aikalaisanalyysejä
17.		 Lauri Mehtonen, Moderniteetin jäljillä 

– Tekstejä aistisuudesta, tiedosta ja sivistyksestä
18.		 Arthur Schopenhauer, Taito olla ja pysyä oikeassa 

– Eristinen dialektiikka
19.		 Juha Drufva, Unohdettuja ajatuksia etsimässä
20.	 Juha Varto & Hakim Attar, Syvä laulu
21.		 Jussi Backman & Miika Luoto (toim.), Heidegger 

– Ajattelun aiheita
22.		 Kari Väyrynen, Ympäristöfilosofian historia 

– maaäitimyytistä Marxiin
23.		 Tere Vadén, Karhun nimi – kuusi luentoa luonnosta
24.	 Guy Haarscher, Tunnustuksettomuus
25.		 José Ortega y Gasset, Ajatuksia tekniikasta
26.	 Tapani Kilpeläinen (toim.), Kääntökirja 

– Kirjoituksia kääntämisen filosofiasta
27.		 Martin Heidegger, Tekniikka ja käänne



28.		 Simone Weil, Juurtuminen 
– Alkusoitto ihmisvelvollisuuksien julistukselle

29.		 Mika Hannula, Suomalaisuudesta – Erään sukupolven tarina
30.		 Friedrich Nietzsche, Tragedian synty
31.		 Edmund Husserl, Geometrian alkuperä 

– Johdanto Jacques Derrida
32.		 William James, Pragmatismi 

– Uusi nimi eräille vanhoille ajattelutavoille
33.	 Tuukka Tomperi & Hannu Juuso (toim.), Sokrates koulussa 

– Itsenäisen ja yhteisöllisen ajattelun edistäminen opetuksessa
34.		 Juha Varto, Tanssi maailman kanssa – Yksittäisen ontologiaa
35.		 Giorgio Colli, Nietzschen jälkeen – miten tullaan filosofiksi
36.		 Fjodor Dostojevski, Talvisia merkintöjä kesän vaikutelmista
37.		 Miguel de Unamuno, Traaginen elämäntunto
38.	 Joyce Carol Oates, Nyrkkeilystä
39. 	Martin Heidegger, Esitelmiä ja kirjoituksia osa II
40.	 E. M. Cioran, Hajoamisen käsikirja
41.		 Marie-France Daniel, Louise Lafortune, 

Richard Pallascio & Pierre Sykes, 
Matildan ja Taavetin matemaattiset seikkailut

42.		 Marie-France Daniel, Louise Lafortune, 
Richard Pallascio & Pierre Sykes,  
Matildan ja Taavetin seikkailut tieteen maailmassa

43.		 Oscar Brenifier, Keskusteleva opetus
44.		 Maughn Gregory, Filosofiaa lapsille ja nuorille
45.		 Marie-France Daniel, Louise Lafortune, 

Richard Pallascio & Pierre Sykes, 
Filosofoidaan matematiikasta ja luonnontieteistä

46.		 John Dewey, Taide kokemuksena
47. 	 Pierre Hadot, Mitä on antiikin filosofia?
48. 	 Martin Heidegger, Mitä on metafysiikka?
49.		 Ann Margaret Sharp, Nukkesairaala
50. 	 Ann Margaret Sharp & Laurance Joseph Splitter, 

Kuka minä olen? – Nukkesairaalan opettajaonopas
51.	 Sami Pihlström, Elämän ongelma – Filosofian eettinen ydin
52.	 Normand Baillargeon, Älyllisen itsepuolustuksen pikakurssi
53.	 Beate BØrresen, Bo Malmhester & Tuukka Tomperi, 

Ajatellaan yhdessä – taitavan ajettelun työkirja
54.	 Roger-Pol Droit, Filosofoidaan lasten kanssa
55. 	 Leena Kurki & Tuukka Tomperi, Väittely opetusmenetelmänä

– Kriittisen ajattelun, argumentaation ja retoriikan taidot käytännössä



56. 	 Ludwig Wittgenstein, Ajatusliikkeitä 
– Päiväkirjat 1930–1932 & 1936–1937

57. 	 Simo Kyllönen, Juhana Lemetti, Niko Noponen 
& Markku Oksanen (toim.), Kiista yhteismaista 
– Garrett Hardin ja selviytymisen politiikka

58. 	 Herbert Marcuse, Taiteen ikuisuus
59. 	 Heinrich Heine, Romantiikan koulu
60.	 Matthew B Crawford, Elämän korjaajat
	 – Kädentaitojen ja käytännöllisen ammattityön ylistys
61.		 Tapani Kilpeläinen, Itsemurhan filosofia
	

Tilaukset
www.netn.fi/kauppa

niin & näin
PL 730

33101 Tampere


