Itsemurhan filosofia






Tapani Kilpeldinen

ITSEMURHAN FILOSOFIA

Ny

niin & ndin
Tampere 2012



© Tapani Kilpeldinen ja Eurooppalaisen filosofian seura ry

ISBN-NUMERO
978-952-5503-68-5

Tarrro
Susanna Laurola

PaiNoTYO
Tallinnan kirjapaino-osakeyhtis,
Tallinna 2012

KustanTaja
Eurooppalaisen filosofian seura ry / niin & niin



SISALLYS

KIRrjorTTAJALTA

ALKUPUHE
Psykiatrisen /aheytymzsmmn ongelma

Itsemurha ja filosofit: kulttuuritabun vaibeilla .

Filosofien itsemurhia .
Itsemurha ja filosofia: mzko/eulmm .

I SANAT .
Suomi . . .
Muinaiskreikkaa, latzmza Jja muita .

2 FiLosoriT JA ITSEMURHA:
HISTORIALLINEN KATSAUS
Antiikki
Sokrates, Platon ja Arzstoteles
Kyreneliiset ja epikurolaiset
Cicero ja Seneca
Kristinusko. .

More, Montaigne ja Spmoza

Valistus

Hume .

Kant .

Schopenhauer ja muita . .
Alinid 1800- ja 1900-lukujen wzzlyteesta .
Camus, Foucault ja muita:

1900-luvun filosofeja ja mietekirjailijoita

. II

6
20
25
26

- 35

36
37

.42

43
48
-53
.55
60
66
71
75
84
96
102

103



3 ITSEMURHAN KASITE
Durkheim . ..
Kiirsimys ja sivuvaikutukset.
Modernit madritelmit .
Vapaa tahto .
Kun itsemurha epdonnistuu
Turhaa kuolemisen touhua .

4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA
Rationaalisuuden vaatimukset .
Kun rationaalisuus ei riiti .
Kenelti kysyticdn

Miksi ei itsemurhaa

S ITSEMURHASTA, UHRISTA JA BIOPOLITIIKASTA
Biopolitiikka

6 Loruksr
LAHTEET

VIITTEET

110
115
121
125
131
134
138

141
146
152
56
160

163
169

173

175

184



Ei kuulu sinuun, vaikka vaunuihis
mies pantais valjaisiin, ja hepo ohjiin,
ei, veljes jos pad maassa hyppelis

ja kirkas piivi paistais jalkapohjiin.

Sy6 nahkas tdyteen, kun sen kerta saat.
Tai niinkuin eldin tuskissasi paru. —
Niin, joskus, kun on kesdisind maat,
sa nouse puuhun, taskussasi naru.

Sa katso, korkeus ja mataluus

jo taivaanrannass’ toisiansa tapaa:

on vaakasuora viiva avaruus

ja taivaan tahdet koskettavat rapaa. —

On yhti sulle, lintu pikkuinen,
sa missd livertelet laulujasi.

On yhti sulle, suuri ihminen
sa minne ripustelet nuoriasi.

— Aaro Hellaakoski, ”"Taas ihanteet”, 1918






KIRjoITTAJALTA

Timi kirja ei ole akateeminen tutkimus eiki aatehistoriallinen
traktaatti. Tarkoituksena ei ole ollut keritd kokoon kaikkea
sitd, mitd filosofian historiassa on itsemurhasta sanottu. Tar-
koituksena on ollut antaa kokonaiskuva siitd, miten itsemur-
hasta on filosofiassa puhuttu ja miten sithen on suhtauduttu.
Silti on jo alkuun varoitettava, ettd timi kirja aiheuttaa niko-
harhan. Kun tarkastellaan filosofian historiaa, pitdisi ottaa aja-
tus ja etsid sille asiayhteys. Téssd kirjassa sen sijaan otetaan
ajatus, itsemurha, mutta sille ei etsitd asiayhteyttd. Toisin sa-
noen ollaan kiinnostuneita siiti, miti itsemurhasta on sanottu,
ei niinkdin siitd, millaisessa kulttuuri- tai keskusteluyhteydes-
sd se on sanottu. Aatchistoriallisten yhteyksien etsiminen ei
kuulu kirjan alaan eiki kirjoittajalla ole siihen pitevyyttd. Se-
kundaarikirjallisuuden pohjalta esitetdin sentdin muutama
varaus.

Kirjassa kiytetyn aineiston ovat sanelleet kiytinnon realiteetit.
Olen kiyttinyt materiaalia, joka on ollut suhteellisen helposti
saatavissa. Eteli-Suomen yliopistokirjastoissa on saapuvilla pdi-
osin angloamerikkalaista aineistoa, mikd nikyy my6s timin kir-
jan kirjallisuusluettelosta. Toisaalta keskeinen keskustelu itse-
murhan méirittelemisesti on kiyty nimenomaan englantilaisella
kielialueella, ja my6s Humeen ja Kantiin pohjautuva filosofian-
historiallinen keskustelu itsemurhasta on piristynyt sielld erityi-
sesti 1990- ja 2000-luvuilla. Aineiston rajaus on mielivaltainen
tdssd — ja vain tidssd — mielessi.



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Kirjan tekeminen alkoi maaliskuussa 2010. Taloudellisten
edellytysten puuttuessa se jatkui satunnaisena muun tydn ohes-
sa. Yritin saada kirjan kirjoittamista varten useitakin apurahoja,
mutta ilmeisesti korkeat sditiot katsoivat, etti on olemassa mer-
kittivimpid aiheita kuin elimi ja kuolema. Lopulta Suomen
tietokirjailijat ry myonsi apurahan kirjan kirjoittamiseen. Sitd
ilman kirjaa ei koskaan olisi kirjoitettu.

Kiitin siis Suomen tietokirjailijat ry:td, jonka my6ntimin
taloudellisen tuen turvin saatoin toteuttaa kirjasuunnitelman.
Kirjan kisikirjoitukseen saamistani tarpeellisista ja tihdellisistd
kommenteista kiitin Ville Lihdettd ja Jarkko S. Tuusvuorta, joi-
den lukuisista kontribuutioista yksi on se, ettd heidin terdvyy-
tensd ansiosta tekstissd esiintyy ehkd my6s muita lajityyppeji
kuin uusasiallisuutta ja misantrooppista marinaa. Vaimoudesta
kiitin Anu Kilpeldistd. Eldimyydestd kiitdin Almaa, Annaa, An-
selmia, Eetua, Kalevia, Nataliaa, Pekkaa, Pontusta, Pyryi, Por-
r6d ja Rasaa.

Tirkeimpiid kuin se, mité tissi kirjassa sanotaan, on se, miti
tissd kirjassa ei sanota. Sanotun tarkoituksena on ikdin kuin
ndytedd lukijalle, miki jdd sanomatta.

1apani Kilpeliinen

10



ALKUPUHE

Vuonna 1924 surrealistit jirjestivit La Révolution surréaliste -leh-
dessd kyselyn ”Le suicide est-il une solution?”, ”Onko itsemur-
ha ratkaisu?”. Kysymys oli provosoiva, mutta lisiksi se oli muo-
toiltu védrin. Se nimittdin kehotti vastaamaan kylli tai ei. Mutta
jos vastaa kylld tai ei, antaa ymmirtdi tietdvinsd, miten asiat
ovat. Ja jos tietdd, miten asiat ovat, maailmasta tulee niin siisti ja
selvd, ettei siind endd pysty asumaan. Kun totuudet lyodain luk-
koon, epiluulo on ensimmiinen uhri. Maailma korvautuu
maailmankuvalla.

Itsemurha herittii niin voimakkaita reaktioita, ettei se tun-
nu kehottavan kyselevdan asenteeseen. Siksi se on sitd suurem-
masta syystd perusteltu filosofisen tarkastelun esine. Tdman kir-
jan taustalla on filosofinen himmennys siitd, miten on
mahdollista, ettd itsemurhan kaltainen perustava eksistentiaali-
nen kysymys ei ole samalla keskeinen filosofinen kysymys. Tu-
tustuminen itsemurhasta kiytyyn filosofiseen keskusteluun pal-
jasti, ettei itsemurha ole niin marginaalinen ongelma kuin ensi
alkuun saattaisi luulla, mutta painoarvoistaan filosofista ongel-
maa siiti ei saa tekemillikiin. Jos itsemurhaa kisitellddn, siti
kisitelld4n etiikan yhteydessd yhtend moraalisia kannanottoja
vaativana valintatilanteena. Ominaislaatua sille ei myonneta.

Siitd huolimatta itsemurha koskettaa useampia ihmisid kuin
monet muut filosofiset ongelmat. Suomessa tehdéin vuodessa
noin 1100 itsemurhaa ja itsemurha on neljinneksi yleisin ty6-
ikdisten kuolinsyy. Itsemurhissa kuolee noin kolme kertaa niin

II



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

paljon ihmisid kuin liikenneonnettomuuksissa.! Vuonna 2010
itsemurhien midrd oli tosin pienin neljidnkymmeneen vuo-
teen’. Maailmassa itsensd surmaa vuoden aikana noin miljoona
ihmist#®, ja pdivittdin eri puolilla maailmaa itsensi tappaa noin
kolmetuhatta henked*. Itsemurha ei ole pieni ongelma, kun aja-
tellaan itsemurhaa harkitsevia, itsemurhayrityksessi epionnistu-
neita ja niitd, joita liheisten itsemurhat tai itsemurhayritykset
koskettavat tavalla tai toisella. Viestokehitykseen itsemurhat ei-
vit vaikuta’. IImi6 on joka tapauksessa niin laaja, ettd se ansait-
see filosofista huomiota. Filosofia ymmirretdin tissi julkiseksi
jarjenkaytoksi — julkiseksi siind mielessd, ettd kuka tahansa voi
seurata filosofisia pdittelyaskeleita. Filosofia pyrkii tarkastele-
maan itsemurhan ongelmaa ennakko-oletuksettomasti ja asioita
etukiteen lukkoon lyomirtti.

Voidaan tietysti kysyi, mitd annettavaa filosofialla voi olla itse-
murhan ongelmalle, kun sosiologia, psykologia ja lidketiede ovat
vallanneet markkinat®. Vastaus on yksinkertainen: filosofia tar-
joaa kisitteellisti selvitystyotd. Epdselvyyksii koituu jo siitd, ettei
itsemurhaa kisitelld selkeyttdvin tyokaluin’. Ennen kuin puhu-
taan itsemurhasta, on syytd selvittdd, mistd puhutaan. Se vaatii
kisitteen madrittelemistd. Sitd paitsi itsemurhasta on tullut ajan-
kohtainen filosofinen ongelma my®s siksi, ettid lddketiede on saa-
vuttanut pisteen, jossa ihmisen kuolemaa voidaan monessa
tapauksessa lykdtd. Siksi kysymys “oikeasta hetkestd kuolla” on
jalleen ajankohtainen®. Se, milloin ihmisen tulisi kuolla, ei ole
empiirinen tai tieteellinen kysymys. Se on filosofinen kysymys.

Filosofiassa itsemurhaa on tyypillisesti tutkittu moraalin ni-
kokulmasta. Opinniytteessdin itsemurhan filosofiaa tutkinut
Henry Karlsson on kuitenkin todennut, ettd vaikka moraalisia
itsemurhia ei olisi lainkaan, ilmid pysyisi silti filosofisesti mie-
lenkiintoisena’. Karlssonin viitteen takana on ajatus, jonka mu-
kaan mielenterveysongelmaisten tekemit itsemurhat eivit kuu-
lu moraalisen tarkastelun piiriin, koska mielenterveydeltiin
jarkkynyted ihmistd ei voida pitdd tdysivaltaisena moraalisena
toimijana. Kuten saadaan nihdd, mielenterveysongelmien ja it-
semurhan yhteys ei ole niin itsestddn selvd kuin ehki ajatellaan.

12



ALKUPUHE

Itsemurha on oikeastaan ihanteellinen filosofisen tarkastelun
kohde, silld tekona itsemurhalla on filosofinen ulottuvuus, ja toi-
saalta itsemurhaa koskeva pohdiskelu ei voi olla tavalla tai toisel-
la tuomatta mukanaan kidytinnoén seuraamuksia. Itsemurhan
tekeminen tai tekemitti jittdiminen on vastaus kysymykseen sii-
t4, onko elimi elimisen arvoista. “Itsemurha voi olla filosofinen
kannanotto elimin mielekkyyteen”, kirjoittaa Tuija Saresma ja
jatkaa myShemmin, ettd itsemurha voi olla myos “filosofisesti
perusteltu teko™. Mutta kuten Martin Kusch on todennut, ky-
symys siitd, onko parempi olla vai olla olematta, ei ole endd mo-
raalinen kysymys". Filosofinen pohdinta ei voi olla itsemurhan
puolustuspuhetta sen paremmin kuin sen tuomitsemista. Vaa-
timus, jonka mukaan filosofian tulisi kertoa ihmisille, mitd hei-
din tulisi tehdd, ei kuulostane absurdimmalta juuri missiin
muualla kuin itsemurhan yhteydessi. Filosofia ei kerro, pitiisiko
jonkun surmata itsensi vai ei. Toimintaohjeita penittiessi lange-
taan mieltimiin, ettd itsemurha on tavalla tai toisella universaa-
li asia, jonka tiimoilta voitaisiin esittdd yleisluonteisia neuvoja.
Mutta jo itsemurhan Kisitteen tarkastelu osoittaa, ettei itsemur-
ha ole yksimuotoinen ilmio. Kisitettd sovelletaan eri tilanteissa
eri tavoin ja eri motiivein. Saarnamies voi kiyttdd itsemurhaa
moraalisena tuomiona ja yhteiskuntatieteiliji tilastointiperustee-
na. [tsemurhaa on kisiteltivi kisitteellisesti tarkasti, jos kisitteel-
l4 toivotaan olevan selitysvoimaa. Siksi suuri osa tistd kirjasta
uhrataan itsemurhan mairittelyvaikeuksien kisittelylle.

Itsemurhan ongelma sivuaa kuoleman ongelmaa. Tissi kir-
jassa ei kuitenkaan kisitelld kuoleman ongelmaa sininsi vaan
ainoastaan itsemurhaa. Lienee eittimitontd, etteivit kaikki itse-
murhan tekijit ole kisittineet kuolemaa: monien itsemurhaku-
vitelmissa on piirteitd, joissa itsemurhaaja kuvittelee seuraavan-
sa eloon jddneiden reaktioita ikdin kuin ulkopuolisena. Tami
tuntuu edellyttivin, ettd itsemurhaaja olisi jollakin tavoin elos-
sa tekonsa jilkeen. Ilmi6td kutsutaan ideaatioksi. Mutta kuten
myShemmin saadaan nihdi, itsemurhan tekeminen edellyttid
realistisen kisityksen omasta kuolemasta: ajatuksen siitd, ettd
kuolemassa elimi lakkaa.

13



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Timi kirja ei kisittele eutanasiaa eiki murha-itsemurhaa®.
Se ei my6skiin kisittele itsemurhaiskuja. Se kisittelee itsemur-
haa yksinkertaisimmassa muodossaan, tilanteena, jossa tekiji
surmaa itsensd vetimittd muita mukaansa kuolemaan sen pa-
remmin avustajina kuin uhreina. Syrjdin jitetidn myos sellai-
nen filosofinen pohdinta, jossa itsemurha on pelkkd ajatusko-
keen viline — esimerkiksi Paul Thomin artikkeli *Time-Travel
and Non-Fatal Suicide™, jossa kirjoittaja pohtii, voiko psyko-
paattinen tappaja siirtyd aikakoneella menneisyyteen ja tappaa
itsensd ollessaan vield pikkupoika. Varsinaiseen itsemurhan on-
gelmaan kirjoitus ei liity milld4n tavoin, filosofien tieteiskirjal-
listen ajatuskokeiden perinteeseen kylld. Kirjan alaan eivit kuu-
lu myéskain ne filosofiset tulkinnat, joissa itsemurha katsotaan
koko linsimaisen filosofian kehityskulun viistimiccomaksi il-
menemiksi. Esimerkiksi italialaisen filosofi Emanuele Severi-
non oppilas Ines Testoni on kirjoittanut, ettd itsemurhan ongel-
ma koskettaa jokaista linsimaista ihmisti, koska linsimainen
ihminen ei tied4, millaista olisi olla kuoleman tuolla puolen®.
Testoni viittaa Severinon filosofianhistoriasta esittimiin tulkin-
taan, jonka mukaan filosofia on keksitty nihilistiseksi suoja-
muuriksi tyhjyyttd vastaan. Itsemurhan ongelmaa Testonin tul-
kinta sivuaa vain hipaisten.

Itsemurhasta puhuttaessa on usein pyritty yksiselitteisiin kii-
toksiin tai tuomioihin, vedenpitiviin miiritelmiin tai kaikista
miiritelmistd luopumiseen. Mutta Schopenhauer kirjoitti:

Airimmiisestd asketismista kumpuavan vapaaehtoisen
kuoleman ja tavallisesti epitoivosta johtuvan vapaachtoisen
kuoleman vililld saattaa olla erilaisia vililajeja ja yhdistel-
mid, mistd tosin on vaikea pdistd perille; mutta ihmissyda-
messd on syvyyksid, pimeyksid ja sekavuuksia, joiden va-
laiseminen ja avaaminen on miti vaikeinta.'®

Tissa kirjassa ei pyritd esittimdin marmoriin hakattua mairitel-

mid itsemurhasta. Siitd, mihin itsemurhan kisitteen rajat voi-
daan vetii ja mihin ei, tehdiin kuitenkin joitain johtopidtoksid.

14



ALKUPUHE

Tarkoituksena on tarkastella itsemurhaa lausumatta siitd lihto-
kohtaista tuomiota, siis tarkastella sitd Spinozan tapaan kuin
tasoa tai kappaletta.

"Itsemurhasta keskusteleminen ei voi olla avointa ja mysti-
floinnista vapaata, niin kauan kuin itsemurhaa pidetiin jirjetto-
mini tekona tai itsemurhan tehneet ja heidin liheisensi syyllis-
tetddn tapahtumien vuoksi”, kirjoittaa Tuula Uusitalo”. Toisin
sanoen itsemurhasta voidaan keskustella avoimesti vasta sitten,
kun itsemurhaa pystytiin kisittelemain ilman valmiita asenteita.
Mikiin inhimillinen ei voi olla vierasta filosofialle, vaikka moni
filosofi ei ole keskittynyt tutkimaan itsemurhaa. Yksi syy lienee
siind, ettd itsemurha kuuluu niihin aiheisiin, joiden tarkastelijaa
aletaan joko epiilld omista itsetuhosuunnitelmista tai makaabe-
reista harrastuksista. Mutta on epdjohdonmukaista tuumata, etti
itsemurhan mahdollinen synkeys tarttuisi itsemurhan tarkasteli-
jaan. Kisittelemilld itsemurhaa filosofisena ongelmana tima kir-
ja pyrkii tekemdin itsemurhasta muidenvertaisen keskustelunai-
heen, toivottavasti kuitenkaan banalisoimatta sen ominaislaatua
eksistentiaalisena ongelmana. Ongelman edessd annettaisiin pe-
riksi, jos viitettiisiin, ettei itsemurhaa voisi kisitelld kisitteelli-
sesti, ettd se olisi aina niin tdysin ainutkertainen tapahtuma, ettei
siitd voisi koskaan sanoa mitdin yleisluontoista. Pdinvastoin: it-
semurhan filosofian mahdollisuus on juuri siini, etti se voisi ra-
kentaa sillan yleistyksid esittdvien yhteiskuntatieteellisten teo-
rioiden ja yksilon kokemuksen vilille.

Nikokulma ei ole etiikan nikokulma. Kun itsemurhaa kisi-
tellddn midrdyksilon ongelmana, huomataan, ettei sitd voi kisi-
telld yleisluontoisesti, ottamatta huomioon hinen konkreettista
tilannettaan. Sen vuoksi kirja ei pyri tarkastelemaan itsemurhaa
ensisijaisesti moraalisena ongelmana. Piinvastoin tarkoituksena
on osoittaa, millaisiin vaikeuksiin yritykset esittdd selkeitdi mo-
raalisia toimintaohjeita kariutuvat.

Osittain kirja on my6s filosofian kritiikkii. Arvostelu kum-
puaa siitd, ettd filosofit ovat joskus suoneet kohtuuttoman pal-
jon huomiota kysymyksille, joiden merkitystd itsemurhaa har-
kitsevalle ihmiselle voi epiilldi. Timi on yksi filosofian ja

I5



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

itsemurhan kipupisteistd: vaikka filosofian tehtivini ei ole an-
taa itsemurhakandidaatille neuvoja, se ei my6skéin saa suhtau-
tua yliolkaisesti timdn kokemukseen maailmasta, kokemukseen,
jonka pohjalta timi itsemurhaa puntaroi.

Psykiatrisen lihestymistavan ongelma

Psykologia likenee asiaa eri suunnasta kuin filosofia. Psykologi-
siin lihestymistapoihin liittyy monissa tilanteissa perusteltu
hoivan ja hoitamisen ulottuvuus, ja itsemurhien kannalta hoito-
halun ja hoitohenkilskunnan huutava puute lienee nykyisin
selvisti suurempi ongelma kuin niin sanottu psykiatrinen val-
lankiytt6. Avunsaantivaikeuksista kertovat Tarja Heiskasen tut-
kimukset puhuvat omaa kieltdin:

Tyly kohtelu ei viestien mukaan ollut poikkeus. Apua tar-
vitsevan hiddin direlle ei pysihdytty, ei annettu aikaa, ei
ymmirretty. [...] Hyvd kohtelu olisi edellyttinyt kohtaa-
mista, jossa auttaja olisi ottanut hidin vakavasti."

Psykiatrialla on valtaulottuvuutensa. Karkein vallankiyton
muoto on se, ettd apua tarvitsevalta kielletddn apu. Mutta psy-
kiatrinen valta tuntuu my®s siini, ettd psykiatria pddsee maarit-
telemiin Kisitteet, joilla tilanne jisennetdin. Vaan koska kisit-
teitd miiriteltdessd pitidisi lihted liikkeelle puhtaalta poydaldd,
psykiatriasta ei ole oppaaksi itsemurhan maailmaan. Kun itse-
murha-alttius Kisitetdidn yksilopsykologiseksi ongelmaksi, psy-
kiatriassa on pditetty jo ennalta, millaisen ilmion kanssa ollaan
tekemisissd. Ndin psykologisia oppeja voidaan kiyttdd ihmisen
patologisoimiseen.

Psykiatrisen lihestymistavan lihtokohdat nikyvit selvisti
vanhasta [memurhat ja niiden ehkiisy -kirjasta (1973). Kalle
Achté toteaa esipuheessaan yksikantaan, ettd ”[h]aluttomuus
eldi ja vapaachtoinen luopuminen elimistd on poikkeavuutta
ja merkitsee sitd, ettd ihmisen arvojirjestelmissd on jotain hii-
riintynyt: hidn on menettinyt psyykkisen tasapainonsa ja on

16



ALKUPUHE

psykiatrisen avun tarpeessa’”. Matti Apo, Jouko Lonnqyvist ja
Achté jatkavat samaan teokseen sisiltyvissi artikkelissaan, ettd
”[k]ysymykselld siitd, ovatko kaikki elimiin kylldstyneet ihmi-
set sairaita, on huomattavat kiytinnolliset seuraukset. Vastak-
kaisen nikokannan takana on nimittdin huomattava terapeut-
tinen ja profylaktinen nihilismi. Ajatellaanhan tilléin, ettd
itsemurhaa aikovat ovat terveiti, tietivit miti tekevit, eiki
muiden tule estdd heitd™?. Vanhassa kirjassa on uudet asenteet:
tuoreissa psykiatrian oppikirjoissa itsemurhaan suhtaudutaan
edelleen samalla tavalla.

Itsemurhia ehkiistdessd on tietysti turvallisinta ldhted liik-
keelle oletuksesta, jonka mukaan itsemurhakandidaatti ei ole
tdysissd sielun voimissa. Mutta asenne ei ole ongelmaton. Kun
syyntakeettomuusoletus ulotetaan koko itsemurhan ongelma-
kenttdidn, se menettdi erottelukykynsi. Psykiatrinen tulokulma
kompastuu mustavalkoisuuteensa: se harhauttaa ajattelemaan,
ettd yleistetyn hoitonikoalan vaihtoehtona on yleinen vilinpiti-
mittdmyys. Kuten Tan Marsh on todennut, itsemurhan ja mie-
lisairauden yhteys on hyviksytty kritiikitcomisti ladketieteessd,
psykiatriassa, hallinnossa ja tiedotusvilineissa®. On kuitenkin
mahdollista, ettd itsemurhaaja on mielisairas, mutta on myds
mahdollista, ettd itsemurhaajaa pidetiin hulluna tai vaarallise-
na, jotta hinen teoltaan voitaisiin viedd perustelut. Itsemurhan
tekeminen edellyttdd vapautta, kykyi valita itse?, ja jos itsemur-
ha halutaan tuomita lihtokohtaisesti, juuri nimi kyvyt itsemur-
haajalta kielletddn. Luokittelemalla itsemurhakandidaatti sai-
raaksi saadaan lupa puuttua hinen toimintaansa.

Mutta ensin tulisi kysyd, osoittaako elimistd kiinni pitdmi-
nen kaikissa tilanteissa parempaa todellisuudentajua kuin eli-
midn kylldstyminen. Ulkopuolisen tarkkailijan korottaminen
itsemurhakandidaattia pitevimmaksi tilanteenarvioitsijaksi kie-
lii ajatuksesta, jonka mukaan itsemurhakandidaatissa vaikuttaa
voimia, joita hin ei itse voi havaita®. Tdmmdinen kanta voi olla
vasta tulos, ei lihtokohta. Erotuksettomasti sovellettu ennalta-
ehkiisyajatus vaatii itsemurhakandidaattia kieltimiin oman
kisityksensi asioista ja omaksumaan tilalle nikemyksen, joka ei

17



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

velvoita surmaamaan itsedan. Niin itsemurhakandidaatin oma
kokemus maailmasta ohitetaan. Asenne johtaa noidankehiin:
itsemurha ja mielenterveyden ongelmat liitetdéin toisiinsa niin
tiukasti, ettei niitd voi enii leikata erilleen. Perustellusta, aiheel-
lisesta itsemurhasta tulee mahdottomuus.

Mielenterveysongelmien painoarvon korostaminen ei ole
empiirisesti uskottavaa. Jos itsemurhasta tehddin mielenterveys-
ongelma, tunnutaan olettavan, ettd mielenterveyden vaikeudet
vievit uhriltaan kaiken jirkeilykyvyn®. Tosiasiassa mielisairau-
den ja itsemurhan korrelaatio on pieni, ja vaikka itsemurhaaja
on vaikeassa tilanteessa, se ei vilttimittd estd hinti tekemisti
jarkevid padtoksid: empiiriset kokemukset osoittavat, ettd ihmi-
set kykenevit tekemiin rationaalisia pddtoksid my6s kovan pai-
neen alaisina®. Muutoin mielekds toiminta esimerkiksi onnet-
tomuuksissa olisi mahdonta.

Mutta psykiatristen selitysten vannoutuneiden ystivien kanssa
on vaikea puhua. Adrimuodossaan heidin viitteensi kuuluu, ettd
ainoastaan hullut voivat toimia pdittiviisesti ja nienniisen ratio-
naalisesti niin vakavassa asiassa kuin itsemurha®: niin jopa itse-
murhakandidaatin jirkevyys ja rationaalisuus voidaan kdintid
todisteiksi hidnen tasapainottomuudestaan. Lisiksi on otettava
huomioon, ettd kun mielenterveyteen liittyvit selitysmallit ovat
vallitsevia, itsemurha leimataan helposti mielenterveysongelmien
aiheuttamaksi viimeistdin jilkikiteen, vaikka ennen itsemurhaa
ei olisi tapahtunut mitdidn epiilyksid herdttdvaa. Ei ole mydskdin
helppo selvittid, oliko itsemurhan tekijilld psyykkisid vaivoja juu-
ri tekohetkelld””. Psykiatria on kuitenkin ollut mukana muotoile-
massa kisitystd siitd, millainen itsemurhan tekiji on ja miten itse-
tuhoisuutta tulee hoitaa®. Jos itsemurha leimataan mielisairauden
ilmenemiksi, itsemurhan filosofialle ei jid tilaa. Jos itsemurha
nihdiin mielisairauden manifestaatioksi, filosofian tehtivini on
endd osoittaa itsemurhaajan kiyttimien perusteluiden pitemitts-
myys. Niin itsemurhasta tulisi filosofian nikékulmasta vain
erddnlainen péittelyvirhe. Asia ei liene niin yksinkertainen.

Itsemurhan liittiminen sairauteen on usein apriorista kategori-
sointia, ei empiirisesti perusteltua diagnosointia®. Mutta ilmion

18



ALKUPUHE

todellisuus ei sovitu jaotteluihin. Tan Marsh on korostanut, ettd
kapea kiisitys itsemurhasta rajoittaa mielenterveysammattilaisten,
itsemurhakandidaattien ja heiddn omaistensa ajattelu- ja toimin-
tamahdollisuuksia®. Niin on siksi, ettd itsemurhan ja mielisairau-
den yhdistelmin ulkopuolelle jad nikokulmia, joista voisi olla
hybtyid pyrittdessi ymmartiméin itsemurhan ongelmaa. Itsemur-
han leimaaminen mielisairauden tulokseksi merkitsee vain ongel-
man lykkaamisti.

Psykiatrinen lahestymistapa ei auta kisittelemiin itsemurhan
ongelmaa kokonaisvaltaisesti, silli psykiatria on aina vaarassa
hahmottaa yhteiskunnalliset ongelmat ihmisten sisiisiksi. ”Nai-
den kaikista huonoimmassa asemassa olevien [siis asunnottomi-
en ja tukiasunnossa elivien] osalta on olemassa vaara, ettd hei-
din masennuksensa psykologisoidaan ja medikalisoidaan. He
tarvitsevat konkreettista apua elimin ongelmiensa ratkaisuun
eikd mahdollinen pelkki liikehoito riitd”, kirjoittavat piihtei-
den, masennuksen ja itsemurhavaaran tutkijat®. Medikalisoiva
lihestymistapa stigmatisoi yksilon, ylikorostaa yksilllisid piir-
teitd yhteiskunnallisten tekijéiden kustannuksella ja antaa ym-
mirtdd, ettd pelkkid lddketiede pystyy ratkaisemaan ongelmat®.
Mutta jos itsemurha on muutakin kuin lidketieteellinen ongel-
ma, tillaiset lhtokohdat johtavat harhaan.

Psykiatrinen nikokulman ohella timin kirjan ulkopuolelle ra-
jautuu sosiologinen nikékulma®. Se, miksi itsemurhia on tehty,
tai se, ketkd itsemurhia tekevit, ei kuulu timin kirjan alaan. Kir-
jassa ei arvella itsemurhien syitd, mutta siind esitetdén joitain huo-
mautuksia siitd, millaisia kisitteellisia ongelmia syiden etsiminen
tuo mukanaan. Esimerkiksi pdihteet, mielenterveysongelmat ja
itsemurhavaara on totuttu sitomaan yhteen, mutta vaikkapa alko-
holin yhteys itsemurhaan ei ole itsestddn selvi. Joka kolmannen
itsemurhan tehneen sanotaan olleen alkoholiongelmainen,
mutta Thomas Anderberg on huomauttanut, ettd alkoholi voi
toimia my®s itsemurhien estdjind: ensinnikin surut saattavat
hukkua viinaan ja toiseksi pahasti juopunut ei enii ole sellaisessa
kunnossa, ettd pystyisi toteuttamaan itsemurhasuunnitelmansa®.
Itsemurhatutkimuksessa ollaan taipuvaisia etsimidn piihteistd

19



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

itsemurhan syytd, mutta kddntopuoli jai tarkastelematta: se, ettd
piihteet saattavat joissain tilanteissa olla keino vilttdi itsemurha.
Filosofi Jacques Choron on todennut, ettd sama syy saa yhden
tekemiin itsemurhan mutta toisen juomaan tai kiyttdimiin huu-
meita. Hin on lisinnyt, ettd useimmat alkoholin tai huumeiden
kiytedjic harrastavat pdihteitd pirjitikseen paremmin tai saadak-
seen miellyttavid kokemuksia, Choronin sanoin siis tunteakseen
olevansa voimakkaammin elossa®. Sikili kuin psykiatrinen ja so-
siologinen itsemurhatutkimus on ennaltachkiisynikoalan mii-
rittdimid, kielteinen kuva piihteistd on ymmarrettdvd. On silt
ylldteavid erottelukyvyn puutetta, ettei ole havaittu, miten samat
asiat voivat toimia tilanteesta riippuen joko itsemurhan laukaisi-
joina tai sen estdjind. Yksiselitteisten syy-seuraussuhteiden pai-
kantaminen saattaa olla pulmallista.

Empiiristen kysymysten ratkaiseminen on empiiristen tutki-
musten asia. Filosofialla ei ole lisdttdvid asian kiytinnélliseen
puoleen?. Asiaa kiytinnossid tutkineille on selvinnyt, ettd itse-
murhaan ajavat muiden muassa ty6ttdmyys, hipeid, loppuun
palaminen, taloudellinen ahdinko, tyopaikkakiusaaminen, velat,
paineet, masennus, arvottomuuden tunne, normaaliuspaine ja
kovat asenteet®®. Niisti jokainen riittdd kyllin painavaksi kasva-
essaan teettdimiin itsemurhan. Téssi kirjassa ei hyddynnetd so-
siologista itsemurhatutkimusta, koska tavoitteena on itsemur-
han filosofinen analyysi, ei sosiologisen tiedon soveltaminen.
Jorn Ahrens on sitd paitsi véittdnyt, ettd yhteiskuntatieteellistd
itsemurhatutkimusta leimaa yhteiskunnan nakokulma, minki
vuoksi itsemurhan merkitys yksillle jid syrjaan®.

Itsemurha ja filosofit: kulttuuritabun vaibeilla

Itsemurhaa on tutkittu sosiologisesti ja psykologisesti, mutta fi-
losofiassa se on tahtonut jiidda syrjian. Tami on yksi itsemur-
han paradokseista: yhtiiltd se on erittdin tutkittu ongelma,
mutta toisaalta se on edelleen tabu, jota on tyolds nostaa esille
tai intohimottoman keskustelun kohteeksi. Itsemurha herittii
voimakkaita asenteita ja mielipiteitd. On niitd, jotka vastustavat

20



ALKUPUHE

itsemurhaa kaikissa tilanteissa, ja niité, joiden mukaan ihmiselld
tulisi tilanteessa kuin tilanteessa olla luovuttamaton oikeus tap-
paa itsensi. Jo itsemurhan Kisite sininsi on paradoksi: tavalli-
sesti murhaksi ymmarretédin teko, joka kohdistuu toiseen ihmi-
seen. Kisitteen hiilyvyydestd kertoo jo se, ettd itsemurha
liitetddn yhtaaled yksityisyyden piiriin jopa varoen aiheen Kisit-
telemistd julkisuudessa, mutta toisaalta viljelldin “itsemurhais-
kun” kaltaisia muodosteita, jotka korostavat kisitteen murhau-
lottuvuutta.

Itsemurhan tabuluonteen takana on osaltaan se, ettd teko
tuomittiin pitkddn raskaasti. Eurooppalaisten suhtautumista eh-
dollistivat kristinuskon asenteet: kristillinen teologia oli suhtau-
tunut itsemurhaan tdysin kielteisesti kirkkoisd Augustinuksen
ajoista lihtien, vaikka teologit joutuivat tekemiin intellektuaa-
lisia surmanhyppyji voidakseen erottaa uskon marttyyrit kado-
tukseen joutuvista itsensd surmaajista. Niinp4 itsemurhaan liite-
tyt kielteiset konnotaatiot nikyvit myos siitd, ettd itsemurha oli
monin paikoin kirjattu rikoslakiin. Ranskassa itsemurha lakkasi
olemasta rikos 1790 ja Preussissa itsemurhalta poistettiin rikok-
sen asema Fredrik Suuren ansiosta 1794, silld timi piti itsensd
surmaamista eettisend tekona®. Suomessa rikoksellisuus pois-
tettiin 1894 ja Isossa-Britanniassa vasta 1961. Kirkkolaki kulki
yhti jalkaa maallisen lainkdyton kanssa: Suomen suuriruhtinas-
kunnassa itsemurhaajan hipeillinen hautaus poistettiin kirkko-
laista vuonna 1869. Kirkollisten auktoriteettien vastahankainen
suhtautuminen ilmioon ei kuitenkaan estinyt sité, ettd Suomes-
sa akateemista itsemurhatutkimusta ryhdyttiin harjoittamaan
varsin varhain. Maamme ensimmiisen itsemurha-aiheisen vii-
toskirjan julkaisi Nils Gabriel Ursin vuonna 1832. Hinen tutki-
muksensa kisitteli hukuttautujia ja hirttdytyjida. R. E. Lagus
julkaisi tekstin "Om sjalvmord” Juridisk Album -julkaisusarjan
vuoden 1861 niteessd, ja Anders Saelan kisitteli aihetta tilastotie-
teellisessd viitoskirjassaan 1864. E W. Westerlund puolestaan
julkaisi tutkielmat ”Sjilfmorden i Finland” (1900) ja ”Sjilfmor-
den i Helsingfors” (1914).” Niiden pioneeritdiden jilkeen itse-
murha on saanut runsaasti huomiota suomalaisilta sosiologeilta,

21



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

psykologeilta ja oikeustieteilijéiltd. Filosofian piirissi kiinnostus
on ollut vihdisempii, ja laajimmiksi puheenvuoroiksi ovat jdi-
neet muutamat filosofian alaan kuuluvat itsemurhaa kisitelleet
opinndytteet.

Useimmilla filosofian historian klassikoilla on silti ollut itse-
murhasta sanansa sanottavana. Platonilla ja Aristoteleella oli
nikemyksensi itsensd surmaamisesta, ja Augustinuksen ja Tuo-
mas Akvinolaisen kristillisen filosofian perinteen sisilli muotoi-
lemat itsemurhakiellot eldvit yhd myos uskonnollisviritteisen
keskustelun ulkopuolella. Immanuel Kant kisitteli itsemurhaa
etiikkansa yhteydessd moneen otteeseen, mutta aina itsemurhan
keskeisyytti ei ole noteerattu. On filosofeja, joille itsemurha ei
ole ollut milld4n tavoin relevantti ongelma: esimerkiksi John
Stuart Mill ei tiettdvisti tarkastellut itsemurhaa koko tuotan-
nossaan lainkaan.

Filosofit ovat my®s katsoneet asiakseen sitoa tai padstdd. Klas-
sisin puheenvuoro itsemurhakieltoa vastaan on David Humen
essee “On Suicide” (1777), kun taas monipolvisimmat argumen-
tit itsemurhaa vastaan kehitteli Kant. Arthur Schopenhauer
puolestaan péityi pitimiin itsemurhaa hyddyttdmind, vaikkei
sindnsd nihnyt mitddn syytd olla tekemittd sitd. Joskus filosofit
ovat kirjoittaneet aiheesta kokonaisia kirjoja. Albert Camus ra-
kensi ihmiselimin absurditeettia koskevan pohdiskelunsa itse-
murhan ongelman ympirille kirjassa Kapinoiva ibminen (1951),
Jean Améry kirjoitti laajan itsemurhamyonteisen esseen Hand
an sich legen (1976) ja Michael Cholbi on tehnyt yhteenvedon
itsemurhan ongelmasta analyyttisen filosofian vilinein teokses-
saan Suicide (2011). Cholbi on Barbara Pabst Battinin rinnalla
toinen yhdysvaltalaisfilosofi, jonka voi sanoa Kisitelleen elimin-
tyonsd merkittdvimmissd osassa juuri itsemurhaa. Albert Cara-
con ja E. M. Cioranin kaltaisten esseistien tuotannossa itsemur-
han ongelma on alituisesti ldsni.

Useimmille tissd kirjassa kisitellyille filosofeille itsemurha ei
ole ollut keskeinen kysymys. Albert Camus'n Le Mythe de Si-
syphe -teoksen kuluneen toteamuksen* mukaan itsemurha on
kuitenkin siind mielessd perimmaiinen filosofinen kysymys®,

22



ALKUPUHE

ettd jokainen, joka filosofoi, on jo kiytinnossi vastannut kysy-
mykseen pysyttelemilld elossa. Kuollut ei voi filosofoida. Juuri
timin vuoksi on himmistyttdvdd, miten vihin huomiota itse-
murhan ongelma on filosofiassa saanut.

Toinen illistyksenaihe liittyy my6s Camus’'n huomioihin.
Camus toteaa samassa yhteydessi, ettei hin ole koskaan nahnyt
kenenkiin kuolevan ontologisen argumentin takia®. Téstd
huolimatta suuri osa itsemurhaan liittyvii filosofista kirjoittelua
kisittelee itsemurhaa ikédin kuin itsemurhan ongelma olisi kuin
miki tahansa ontologinen ongelma, ikéin kuin silli ei olisi sen
enempii eksistentiaalista painoarvoa kuin milli muulla ontolo-
gisella ongelmalla tahansa. My6ti- ja vasta-argumentteja punni-
tessaan filosofia kadottaa nidin nikyvistidn sen, miten vakava
asia itsemurha on itsemurhaa hautovan henkilén kannalta. Ve-
sityskonsteja on monia: esimerkiksi John Donnelly on jopa pyr-
kinyt kumoamaan koko Camus’'n oletuksen siitd, ettd itsemur-
ha voisi olla filosofisesti mahdollinen vaihtoehto, ja pyrkinyt
todistamaan, ettei itsemurhaa voida perustella filosofisesti®.
Tillaiset argumentit kertovat ehkid enemmin esittdjistddn kuin
itsemurhan filosofisesta merkityksesti.

Mairitteleminen ei ole viatonta. Arkipuheessa voi tuntua sel-
viltd, mitd itsemurhalla” tarkoitetaan. Kun Camus, Cioran tai
Foucault puhuu itsemurhasta, hin ei katso aiheelliseksi mairi-
telld ilmiotd vaan olettaa, ettd kaikki ymmairtivit, mistd on ky-
symys. Kun puhuu itsemurhasta, puhuu itsemurhasta. Itsemur-
ha on itsemurha. Mutta jos itsemurha halutaan rajata
kisiteltaviksi, selvirajaiseksi ilmioksi, se tdytyy midritelld. Jos
miiritelmid syntyy useita — kuten itsemurhan filosofiassa on ta-
pahtunut — on katsottava, miti ne paljastavat ja mitd ne peitti-
vit, katsottava, millaisten kategorioiden avulla ne ilmién hah-
mottavat. Joskus itsemurhaksi on tulkittu kaikki omista teoista
aiheutuva kuolema, joskus taas itsemurhalle on esitetty lisivaa-
timuksia: ollakseen itsemurha teon tiytyy olla tahallinen, sen
tavoitteena tdytyy olla oma kuolema ja niin edelleen. Itsemur-
han kisitteen historia ja analyysi on samalla kamppailua siitd,
miten sanaa tulisi kiyttdd. Kun kirkkoisit erottivat itsemurhan

23



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

ja marttyyrikuoleman, he eivit ainoastaan leikanneet kahta asiaa
irti toisistaan vaan tuomitsivat niistd yhden ja kiittivét toista. Fi-
losofit eivit vilttimittd ole olleet kirkkoisid objektiivisempia.
Kiitoksen arvoinen uhrautuminen muiden puolesta on joskus
yritetty erottaa itsekkddstd itsemurhasta Kisitteellisesti kyseen-
alaisin keinoin.

Kisitteelliset vaikeudet heijastelevat muun muassa sitd, ettd
itsemurhan ongelma tuntuu vaativan kannanottoa puolesta tai
vastaan. T4ami ei kuitenkaan ole filosofinen tapa lihestyd asiaa.
Filosofia eroaa psykologiasta ja lidketieteestd jo siini, ettd psy-
kologit ja lddkirit ovat lihtokohtaisesti pelastamassa itsemur-
haajaa kuolemalta, mutta filosofit joutuvat ainakin ensi alkuun
luopumaan arvostelmista. Siksi filosofia ei my6skédin voi olla
sitd, ettd etsitddn argumentteja vain itsemurhan puolesta tai
vain sitd vastaan. Kumpaankin kategoriaan kuuluvia perusteluja
voidaan tarkastella ja kehitelld, mutta filosofisen tarkastelun teh-
tdvini ei ole kummankaan kannan puolustaminen — vaikka voi
tietysti olla, ettd itsemurha kaikkinensa lopulta osoittautuu kes-
timitcomiksi tai kannatettavaksi ratkaisuksi.

Ennakkoarvostelmista luopuminen ei tarkoita, ettd itsemur-
hat olisivat filosofisesti yhdentekevii. Se ei myoskdin tarkoita,
ettd itsemurhien ehkiiseminen olisi turhaa ty6td. Saattaa hyvin
olla, ettd useimmissa itsemurhissa yritetddn antaa lopullinen rat-
kaisu viliaikaiseen ongelmaan. Filosofia ei vain voi sitoutua mi-
hinkdin valmiiseen kisitykseen itsemurhasta. Kisitykset voivat
syntyd vasta tarkastelun myotd, eivit sitd ennen. Itsemurha voi
olla rationaalinen ratkaisu, vaikka se ei vilttimitti ole sitd, ei-
vitkd myoskiin rationaalisuuden takana olevat motiivit viletd-
mittd ole sindnsi rationaalisia: rationaalisen tarkastelun moot-
torina saattaa olla esimerkiksi masennuksen ilyllistiminen®.
Toisaalta on myos ajateltu, ettei pelkki itsemurhan rationaali-
suuden pohtiminen riitd vaan ettd itsemurhan ongelma suoras-
taan edellyttdd tunnetekijoitd”. Oli miten oli, itsemurhan luon-
teen lyominen lukkoon etukiteen tyrehdyttdd pohdinnan.
Teoria syntyy jos on syntyikseen, mutta siitd ei lihdeti liikkeel-
le. Liikkeelle lahdettdessd sitd ei vield ole.

24



ALKUPUHE

Filosofien itsemurhia

Kaikille filosofeille itsemurha ei ole ollut pelkki teoreettinen ky-
symys. Filosofian historian kuuluisin itsemurhaaja lienee viran-
omaisten kiskystd myrkkymaljansa tyhjentinyt Sokrates
(470/469 eaa.—399 eaa.)®, mutta antiikin filosofeista oman ki-
den kautta ldhti elimistd jo ennen Sokratesta ehkd myds Empe-
dokles (n. 492—432 eaa.), joka epivarman perimitiedon mukaan
heittdytyi Etnan tulivuoreen. Jos merkittivien filosofien elimi-
kerturi Diogenes Laertiosta on uskominen, antiikin Kreikan
filosofit tekivit itsemurhia suorastaan massoittain, mutta hyvis-
td anekdooteistaan huolimatta Diogenes Laertios ei vilttimarttd
ole lahteistd luotettavin. Roomalaiskauden ajattelijoista itsensi
surmasi Seneca (4 eaa.—65 jaa.), jonka keisari Nero pakotti teke-
miin itsemurhan sen jilkeen kun Neron entisen opettaja Sene-
can epiiltiin osallistuneen Neron murhaamista suunnitelleeseen
salaliittoon. Epdilyksiin saattoi olla syyta.

Itsemurhavastaiselta keskiajalta ei ole herunut tietoja itsensi
surmanneista filosofeista. Ruotsalais-saksalainen teologi ja filosof
Johann Robeck (1672-1735) kirjoitti itsemurhamyonteisen tut-
kielman, joka heritti omana aikanaan kohua, mutta hin ehti hu-
kuttautua Weser-jokeen jo ennen sen julkaisemista. Ihmiskunnan
loputtomaan kehittymiskykyyn uskonut valistusfilosofi ja mate-
maatikko Condorcet (1743-1794) myrkytti itsensa sellissddn vile-
tidkseen giljotiinin, ja 1800-luvulla vaikuttaneista ajattelijoista
elimistd luopuivat vapaachtoisesti sekd pessimistifilosofi Philipp
Mainlinder (1841-1876) ettd empiristi, Nietzschen ystivd Paul
Rée (1849-1901), joka muistetaan nykyisin luultavasti parhaiten
valokuvasta, jossa hin esiintyy Nietzschen ja Lou Andreas-Salo-
mén kanssa. Monille vuosisadan pessimisteille kuten Schopen-
hauerille itsemurha oli liilan mieto ratkaisu olemassaolon ongel-
maan.

Itdvaltalainen Otto Weininger (1880-1903) teki itsemurhan
viime vuosisadan alussa havaittuaan, ettei tdyti oman filosofian-
sa vaatimuksia koska ei ole nero. Italialainen Carlo Michelstaed-
ter (1887—1910) kirjoitti viitdskirjan Platonin ja Aristoteleen re-

25



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

toriikasta ja ampui itsensd. Saksalainen Walter Benjamin
(1892-1940) tappoi itsensid Espanjan rajalla, jottei joutuisi nat-
sien kisiin. Viime vuosikymmenten Ranskassa kreikkalaissyn-
tyinen marksisti Nicos Poulantzas (1936-1979) tappoi itsensd
masennuksen vuoksi, situationisti Guy Debord (1931-1994) sur-
masi itsensi alkoholismin aiheuttaman #ireishermotulehduksen
takia ja Gilles Deleuze (1925-1995) hyppisi ikkunasta parantu-
mattomien hengityselinvaivojen tihden. Hieman ennen vuosi-
tuhannen loppua itsemurhan tekivit lisiksi Nietzsche-tutkija
Sarah Kofman (1934-1994) sekid matemaatikko ja yhteiskunta-
kriitikko Gilles Chatelet (1944-1999). Yhteiskuntafilosofi ja
kansalaispalkan puolestapuhuja André Gorz (1923—2007) teki
kaksoisitsemurhan terminaalisesti sairaan vaimonsa kanssa. Tul-
kinnanvarainen tapaus on italialainen tieteenfilosofi Giulio Pre-
ti (1911-1972), joka vetdytyi Tunisiaan kuolemaan ja jitti tarvit-
semansa liikkeet tahallaan Italiaan. Kaikilla edellimainituilla
filosofeilla oli syy tappaa itsensd ja he luopuivat elimistd oman
kidden kautta. Toinen asia on, ettei itsemurhan perimmaisti syy-
td vilttimirctd saada selville koskaan.

Itsemurha ja filosofia: nikiokulmia

Itsemurhan syy on eri asia kuin itsemurhan mahdollisuus,
mutta itsemurhan voi tehdd vain olio, joka pystyy surmaa-
maan itsensid. Itsemurhaa on pidetty ihmisen omimpana mah-
dollisuutena tai piirteeni, joka erottaa ihmisen jumalista ja
eldimisti. Sosiologiklassikko Emile Durkheimin (1858-1917)
mukaan meilld ei ole perusteita ajatella, ettd eliimet voisivat
harkita kuolemaansa tai pyrkid siihen tavoitteellisesti®”. Mind-
lehden Henry Maudsley suhtautui jo vuonna 1879 epiilevii-
sesti tiedonantoihin, joiden mukaan muuan koira olisi tehnyt
itsemurhan hukuttautumalla sen jilkeen kun se oli joutunut
muuttamaan mielestdidn epiviihtyisddn paikkaan®. Seki
Durkheim ettd Maudsley ovat silld kannalla, ettei eldimilld ole
sellaista harkintakykyi, jonka avulla ne voisivat hahmottaa
oman kuolemansa oman toimintansa tulokseksi. Thomas An-

26



ALKUPUHE

derberg, joka on kirjoittanut itsemurhan kisitteestd oppineen
monografian, puolestaan toteaa, ettd tarinat rottien, koirien
tai papukaijojen itsemurhista antavat hyvin syyn teroittaa Oc-
camin partaveitsi. Vaikuttavuutensa ansiosta tapahtuma voi
niet tuntua itsemurhammalta kuin onkaan. Anderberg kertoo
omasta kokemuksestaan: hin oli yrittinyt ottaa siipensi lou-
kanneen naakan kiinni voidakseen auttaa siti, mutta naakka
pakeni jokeen, painoi piidnsi veden alle ja hukkui®. Vaikka
tapahtumasarja oli dramaattinen, Anderberg kieltdytyy tulkit-
semasta sitd itsemurhaksi. Luultavasti naakka vain pyrki hi-
neltd pakoon sen kummempia itsetuhoajatuksia hautomatta.
Plinius vanhempi (23—79 jaa.) puolestaan piti itsemurhaa asia-
na, joka erotti ihmisen jumalista, koska nimi eivit voi kuolla
vaikka haluaisivat. Pliniuksen mukaan timi johtui jumalten
tdydellisyydestd. Koska ihminen on kuolevainen, hinelli on
mahdollisuus, jota jumalilla ei ole. Epitiydellinen olio on va-
paa tekemiin mitd tahtoo. Tdmi on yksi filosofian ja itsemur-
han kosketuspinnoista. Itsemurhaa voidaan tarkastella yhteni
vapaan olion mahdollisuutena ja pohtia, voiko hinelli olla syy
tappaa itsensi.

Yhteis6d ei voi koskaan leikata erilleen yksilon itsemurhasta.
”Vaikka itsemurha on ennen kaikkea traaginen yksil6llinen ta-
pahtuma, se jo sellaisenaan kertoo, etti yksilon ja yhteison viliset
suhteet eivit toimi”, toteaa historioitsija Toivo Nygard®. Asia
tuntuu itsestiin selviltd, mutta sellainen se ei filosofian historian
valossa ole. Jopa itsemurhaa vastaan esitetty argumentti, jonka
mukaan itsemurhaa ei saa tehdi koska se tuottaa vahinkoa muil-
le, syntyi vasta valistuskaudella. Seneca tosin pidittiytyi teke-
mistd itsemurhaa poikkeuksellisen pahojen vatsavaivojensa
vuoksi jottei hin tuottaisi murhetta isilleen, mutta varsinainen
perustelu lihimmiisistd muotoutui vasta paljon myshemmin®.
Itsemurha osoittaa, ettei yhteiskunta tarjoa jisenilleen kaikkea
sitd, minkd se viittdd tarjoavansa’®. Itsemurha aiheuttaa yhteis-
kunnalle erddnlaisen legitimaatiokriisin. Olisi liioittelua viictad,
ettd edes pidosa itsemurhan tekijoistd ajattelisi tekevinsi itse-
murhan protestiksi yhteiskuntaa vastaan. Ajatus legitimaatiokrii-

27



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

sistd voidaan kuitenkin ymmirtid siten, ettd itsemurha paljastaa,
miten sen tekija on kokenut, ettei elimi hintd ympiréivissd yh-
teiskunnassa ole elimisen arvoista.

Itsemurhan tehoisuutta yhteiskunnallisen protestin muotona
on vaikea arvioida. Yksittdiset itsemurhat eivit tunnu hetkaut-
tavan yhteiskuntaa. Sietimittomistd elimisolosuhteista aiheu-
tuvien itsemurhien pitidisi nousta huimiin miiriin, ettd niilla
olisi vaikutusta, elleivit ne sitten toimisi yhteiskunnan kannalta
ei-toivottua ainesta poistavasti. Poliittiset itsemurhat taas voi-
daan jakaa kahteen ryhmiin, niihin, joille tekiji antaa poliitti-
sen merkityksen, ja niihin, jotka politisoituvat. Vietnamin sotaa
vastustaneiden munkkien tai neuvostomiehitystd vastaan asettu-
neen Jan Palachin polttoitsemurhat eivit pystyneet vaikutta-
maan tilanteeseen heti. Hiljattainen elikeldisen itsemurha Krei-
kassa ei ole ainakaan vield johtanut poliittisiin muutoksiin®.
Protesti-itsemurha voi kuitenkin ampua laht6laukauksen: katu-
kauppias Mohamed Bouazizin polttoitsemurha vuonna 2010
kiynnisti kansannousun Tunisiassa*.

Mutta itsemurhan ja yhteison suhdetta ei kuitenkaan jisenni
vain teon tiedostettuus tai tiedostaminen teon pohjalta. Itse-
murhan ongelmaan liittyy my6s kysymys siitd, millaisin vili-
nein ihminen elimiinsi hahmottaa. Jos oletetaan biovaltateo-
reetikoita seuraten, ettd moderni valta perustuu uhkailun sijasta
ohjailuun, huomataan, ettd esimerkiksi psykiatria ja lddketiede
ovat osa elimin hallintaa. Yksi niiden lihtokohdista on se, ettd
yhteiskunnan jisenten elimii on pidettivi ylli. Ne ohjailevat
elimii normien avulla. Ehtojen asettaminen elimille saattaa
synnyttdd vaikutelman, ettid eliminhallinta lisadntyy”. Moder-
nissa yhteiskunnassa “yhtdilti elimii hallitaan aina yhteiskun-
nan nimissi ja sen hyviksi, toisaalta yhteiskunnallisiin ongel-
miin puuttumisella on aina elimin hallinnan ulottuvuus™®.
Biovalta toimii niin, ettd ihmiset ryhtyvit valvomaan itsedin.
Painostustoimia ei tarvita, kun ihmiset sisdistavit kdyttdytymis-
tapoja, joiden myoti heistd tulee hallittava ryhmi. Biovalta on
suoraan elimiin kohdistuvaa valtaa, joka kohtelee elimid po-
tentiaalina ja pyrkii pitimiin ihmiset elossa. Yksilotasolla kan-

28



ALKUPUHE

santerveydelliset huolet ovat kansalaisten moraalista ohjailua.
Yleiselld tasolla ne pyrkivit pelkistimain eliminongelmat tek-
nisesti ratkaistaviksi — terveet elimintavat, fyysinen suoritusky-
kyisyys — mutta ennen kaikkea ne luovat ilmapiirid, jossa tervey-
den tavoittelusta tulee itsestddnselvyys. Toisin sanoen terveyden
vaalimisesta voi tulla niin itsestidnselvi asia, ettei terveysargu-
menttien rinnalle kelpuuteta endd mitdin muita. Moraalipolitii-
kan valta-asemassa ihminen, joka ei panosta eliminsi jatkumi-
seen, niyttid toimivan mielettdmaisti, ja kun moraalipolitiikka
nousee esille, kaikki muu politiikkka painuu varjoon. Thmiseli-
miid muotoileva valta ikdin kuin antaa kansalaiselle oikeuksia
vastineeksi siitd, etti kansalainen luovuttaa vallan omasta eli-
mistiin terveydenhoitokoneistolle. Silloin kansalainen luopuu
myos mahdollisuudestaan mairitell itse, milloin elimi on hi-
nesti elimisen arvoista.

Elimistd muotoutuu erddnlainen kilpailu, jossa pyritiin py-
symiin hengissi mahdollisimman pitkdan. Mutta samalla eli-
min pituuteen kohdistuva mielenkiinto osoittaa, ettei elimin
sisallolld ole endd merkitystd. Térkedd ei endd ole eldd onnellise-
na vaan pitkiddn. Térkedd ei endd ole eldd oikein vaan pitkidn.
Tirkeidd ei endd ole eldd tdysipainoisesti vaan pitkddn. Liioiteltu
huomio terveyttd kohtaan kertoo siitd, ettd elimin sisiltd on
kadonnut. Elimin pidentimisesti ei kuitenkaan ole elimin si-
slloksi, koska se ei sindnsi merkitse elimin laatua. Elimin pi-
tuuden korostaminen tapahtuu elimin muiden ulottuvuuksien
kustannuksella. Kun elimin sisiltoni on elossa pysyminen, uh-
kaa mielekkyyden katoaminen.

Biovaltaan kuuluva elimin itseisarvoistaminen on otollinen
kasvualusta itsemurhan ongelmalle. Kaikki eivit koe pelkkii ter-
veydestd huolehtimista riittiviksi sisdlloksi elimilleen — puhu-
mattakaan siitd, miten halventavaa terveyspuhe on niitd kohtaan,
jotka ovat terveytensd syystd tai toisesta menettineet. Ajatus ter-
veestd, pitkistd elimistd on pohjimmiltaan nihilistinen, koska
terveysprojekti pyrkii poistamaan elimisti kaiken sen, miki voi-
si uhata sen terveyttd tai pituutta. Mutta ihminen ei vilttdmared
hyviksy sitd, ettd elimi abstrahoidaan tyhjiksi kaikesta sisillosta.

29



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Siksi hin voi yhtd hyvin kuolla. Kun elimi pelkistetian pelkiksi
sisallottomiksi potentiaaliksi, ihmiselimi epdinhimillistetddn.
Siksi myds mielekkyyden katoaminen on yksi itsemurhan mah-
dollinen motiivi. Filosofit ovat yleensi kelpuuttaneet itsemurhan
syiksi muiden puolesta uhrautumisen ja kivuliaalta tappavalta
taudilta vapautumisen, mutta on kysyttivd, milld perustein itse-
murhaa voidaan enii vastustaa maailmassa, jossa ihmiselimilld
ei ole sisiltod. Jos elimilld ei ole muuta tarjottavaa kuin pituus,
kuolema on yhti kelpo ratkaisu kuin elimi. Elimin itseisarvon
korostaminen lisia punnuksia kuoleman vaakakuppiin, silld
miti itseisarvoisemmaksi elimi muuttuu, siti vihemmin silld
on arvoa. Silti ihmiselimin normiksi asetetaan elinvoima. Nor-
mien traagisuus on siind, ettd jos ihminen oppii vertaamaan it-
seddn normeihin, hin saattaa myos havaita itsensi normeja tiyt-
timattomiksi, sairaaksi ja epinormaaliksi. Normit pudottavat
ulkopuolelleen sen epinormaaliuden, jonka piiristdi myds itse-
murhaajat etsitdin.

Yksi motiivi timin kirjan kirjoittamiselle on se, ettd yhtdaltd
ihmiselimin pidentimiseksi ja pelastamiseksi ollaan valmiita
tekemiin lihes miti tahansa, mutta toisaalta sen sisillolle ei
vilttimittd anneta arvoa. Itsetuhoinen ihminen, joka haluaisi
apua, ei ehki saa sitd. Laajan itsemurhaa puolustaneen esseen
kirjoittanut itdvaltalainen Jean Améry ajatteli, ettei yksil6ll ole
mitiddn velvollisuuksia yhteiskuntaa kohtaan, koska yhteiskunta
ei piittaa yksildstd niin kauan kuin timi haluaa eldi vaan kiin-
nostuu tdimin “parantamisesta’ vasta kun timi on valmis kuo-
lemaan®. Itsemurha on yhteiskunnallinen ongelma, mutta sa-
malla se on filosofinen ongelma. Se on myds poliittinen
ongelma. Thmiselimin ylldpitoon kiytetdin tarmoa, mutta sa-
malla yllidpito vie elimin pois ihmiseltd itseltddn. Niinpi itse-
murha on tulkittu myds epitoivoiseksi yritykseksi saada mai-
rdysvalta omaan elimiin: jos ihminen kokee, ettei hin enii
pysty vaikuttamaan omaan elimiinsd, hin yrittdd edes kuolla
oman tahtonsa mukaan.

Tissd itsemurha t6rmii jilleen tabuluonteeseensa. Kirjailija
Lothar von Balluseckin mukaan itsemurhien ehkiiseminen ja

30



ALKUPUHE

epdonnistuneiden itsemurhayritysten uhrien hoitaminen helpot-
tuisi, jos itsemurha sisiltyisi yleiseen ihmiskuvaan merkkini joko

olemassaolon traagisuudesta tai ihmisen epitiydellisyydestd®. It-
semurha on siilyttanyt tabuluonteensa, vaikka esimerkiksi euta-
nasiakuolema hyviksytiin yhi laajemmin. Mutta kun itsemur-
haa vastaan argumentoidaan ehdottomasti, unohdetaan, etti on

pelkistdin julmaa vaatia jotakuta elimiin vastoin omaa tah-
toaan. Tami ei tarkoita, etteivit yksilon perustelut itsemurhal-
leen voi olla harhaisia tai heppoisia. On vain vaikea tunnustaa,
ettd jossakin tilanteessa itsemurha saattaa olla perusteltu ratkaisu.
Tosiasioiden tunnistaminen ja tunnustaminen on vaikeaa.

Itsemurhan sijoittaminen terveydellisten ongelmien katego-
riaan kielii siitd, ettd itsemurhan tekijoiltd viedddn vastuu: hei-
dit hahmotetaan ehkiisyty6n ja hoidon esineiksi, joilla ei ole
omaa harkintakykyi tai mahdollisuutta tehdd eettisid ratkaisu-
ja®. Samantapainen mekanismi toimii epiterveellisesti eldvien
ihmisten ympirilld: heiddt leimataan joko vastuuttomiksi tai
tietimittomiksi, vaikka heidin elimintapansa saattavat josta-
kin nakokulmasta olla perusteltu valinta. Kun tietyt eliminta-
vat konstruoidaan vastuuttomiksi, oikeutetaan samalla puuttu-
minen tillaista elimidi elivien ihmisten elimiin; heidit
miiritelldin muita kehnommiksi pidtoksentekijoiksi ja paitte-
lijoiksi. On tilanteita, joissa itsemurhaa yrittivd ihminen ei ole
todellisuustajuinen eiki rationaalinen, mutta siiti ei seuraa, ettd
olisi perusteltua leimata kaikki itsemurhaa suunnittelevat ihmi-
set henkisesti jarkkyneiksi. My6s itsemurhan ehkiisylld on ra-
jansa. Vaikka empiiriset tiedot osoittavat, ettd itsemurhien maia-
ran kasvu korreloi koulutustason kohoamisen kanssa, on tuskin
perusteltua vaatia, ettd ihmisten kouluttautumista tulisi hillica
itsetuhoisuuden vihentimiseksi®.

Pohjimmiltaan kysymys on siitd, ettei ennaltachkiisyn ectosta
ja yksilon maailmakokemusta voi asettaa péillekkiin murskaa-
matta toista. Solipsismi on triviaalisti totta. Yhden ihmisen maail-
ma ei voi olla toisen ihmisen maailma, ja kun ihminen kuolee,
katoaa my6s hinen maailmansa. Pisimmalle oivalluksen on vienyt
Jean Améry: hin erotti toisistaan elimin logiikan ja kuoleman

31



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

logiikan, eivitki niitid logiikkoja seuraavat ihmiset eld hinen mu-
kaansa samassa maailmassa. Siksi itsemurhan ehkiisijin on mah-
doton ymmiirtai itsemurhakandidaattia ja pdinvastoin. Martin
Kusch on muotoillut ongelman toteamalla, ettd psykologia ja sui-
sidologia “eivit legitimaation tieteind ja eliminloogisina yrityksi-
ni enii asu samassa maailmassa kuin suisidantti”®. Tissd sijaitsee
rako, johon filosofia voi yrittdd tunkeutua. Ensinnikin se voi
koettaa selvittdd, miksi itsemurhakandidaatti ja itsemurhan eh-
kiisijd eivit eld samassa maailmassa, ja toiseksi se voi psykologias-
ta ja suisidologiasta poiketen yrittdd ymmirtdd itsemurhaa suun-
nittelevan ihmisen ajatuskulkuja timin omilla ehdoilla. Elimin
logiikan seuraajan nikokulmasta elimin itseisarvo kyseenalaistuu
vasta sitten, kun hin joutuu tilanteeseen, jossa hin huomaa miet-
tivinsid, onko mielekistd eldd. Itsemurhan ongelmaa ei voida ir-
rottaa tietystd eksistentiaalisesta kokemuksesta. Ihminen, joka ei
nde itsemurhan mahdollisuuden mielekkyyttd, ei ymmairrd itse-
murhakandidaattia, jos hin ei kisitd sitd kokemuksellista perus-
taa, josta timin halu kiistdd elimin itseisarvo kumpuaa.

Jos itsemurha jitettiisiin pelkistidn itsemurhakandidaattien
keskustelunaiheeksi, se paalutettaisiin vain itsemurhaa harkin-
neiden yksityisalueeksi, jolle muilla ei olisi astumista. Ajatuksena
itsemurha voi olla jollekulle niin vastenmielinen tai vieras, ettei
hinelld yksinkertaisesti ole halua tai kykyd ymmirtdi sitd. Tami
ei tarkoita, ettei ulkopuolinen voisi ymmairtid itsemurhan ongel-
maa alkuunkaan. Mutta se edellyttdd valmiista kisityksistd luo-
pumista: kun uskonnollinen ihminen kuulee toisen itsemurha-
suunnitelmista, hin ei vilttimittd ole kiinnostunut itsemurhasta
vaan ainoastaan sen estimisestd. Kaikki itsemurhaa koskevat ni-
kemykset eivit kuitenkaan ole saman arvoisia. Jos joku on har-
kinnut itsemurhaa vuosikausia, hinen kantaansa on pidettivi
painavampana kuin asialle ajatustakaan uhraamattoman lihim-
miisen mielipidettd. Mahdollisuudet keskustella itsemurhasta
eivit liity niinkédin keskustelijoiden omiin itsemurha-aikeisiin
vaan siihen, suostuvatko he ottamaan itsemurhan ongelman va-
kavasti. Valmiin nikemyksen esittiminen ei ole vakavasti otta-
mista.

32



ALKUPUHE

Itsemurhan paradokseihin kuuluu se, ettei itsemurhan estdmi-
nen ole vilttdmittd tehokkain tapa estdd itsemurha, silld estdmis-
pyrkimys saattaa synnyttdd itsemurhakandidaatissa halun pitii
kiinni itsemurhasta siksi, ettd se on jotakin hinen omaansa. T4-
min vuoksi itsemurha voi olla myos kapinaa tai uhmaa itsemur-
han estimistd kohtaan®: ihminen tekee itsemurhan juuri siksi,
ettd hintd yritetddn estdd tekemistd sitdi. On sanottu, ettd itse-
murhien ennaltachkiisy perustuu neljiin seikkaan: ensinnikiin
useimmat itsemurha-alttiit ihmiset eivit ole tdysin varmoja siitd,
ettd he haluavat kuolla, toiseksi halu tehdi itsemurha saattaa
menni ohi, kolmanneksi itsemurha tuottaa henkiin jiineille va-
kavia traumoja ja neljinneksi itsemurhakandidaateilla saattaa
olla kykyjd, joista voi olla hyotyd yhteiskunnalle®. Kun itsemur-
hakandidaatti kokee, ettid hin voi toteuttaa omimman mahdolli-
suutensa tappamalla itsensd, irtautua muiden miirdysvallasta
tekemilld niin, itsemurhien ehkiiseminen on osaltaan tuotta-
massa hinen asennettaan. Tappaessaan itsensd hin luopuu eli-
mistddn, mutta jos hin olisi tappamatta itsedin, hin kokisi luo-
puvansa siitd, minki hin kokee kuuluvan itselleen.

Itsemurhan filosofia ei voi asettua itsemurhakandidaatin
puolustajaksi, mutta se ei myoskiin voi jakaa tuomioita. Sen on
pyrittivd sanomaan jotakin semmoista, mika ylittdd yksilot. Ir-
meli Jirventie epiili jo parikymmenti vuotta sitten, millaiseen
tarkkuuteen yleistykset yltdvit:

Poimittaessa suuresta joukosta ihmisii titd joukkoa yleises-
ti ja erityisesti luonnehtivat samat tunnuspiirteet ja konst-
ruoitaessa ndisti tunnuspiirteistd “itsemurhaaja” ei niin
tuotettu ihminen ole konkreettinen vaan abstrakti. "Hin”
on keskimdiriinen ihminen tai “itsemurhaaja yleensd”,
erdiden — viditdn ettd valittujen — tunnuspiirteiden summa.
Tllaista ”ihmistd” en kuitenkaan voi koskaan missiin koh-
data silmisti silmiin, koska ”hinti” ei ole olemassa. Miti
siis voin tietdd sellaisen ”ihmisen” toiminnasta, jota ei ole
olemassa? Miti voin tietid "hinen” itsemurhastaan? En mi-
td4n.%¢

33



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

On tietymitontd, ovatko filosofisten kisitemairitelmien aukot
niin suuret, ettei niiden verkkoihin ji3 ainuttakaan konkreettis-
ta itsemurhaa. Yksi itsemurhan filosofian ongelmista on siini,
ettd ollakseen merkityksellistd sen tulisi pystyd koskettamaan
tavalla tai toisella yksittdistd ihmistd, jonka ainutkertaisen eli-
min itsemurha lopettaa. Filosofialla ei ole oikeutta uhrata yksi-
tyistd yleisen vuoksi sen enempai kuin yhteiskunnalla. Thmisel-
4 on vain yksi elimi, ja siksi on pelkistdin vastuutonta
yksiulotteistaa tuo elimi sosiaalisten tai taloudellisten voimien
hallittavaksi. Itsemurha kertoo aina osittain my®os siité, ettd ih-
minen kokee menettineensi otteensa omaan elimiinsi. Jos it-
semurhakandidaatti pystyisi, hin luultavasti muuttaisi eliminsa
elimisen arvoiseksi. Aina hin ei pysty.

Jarventien toivottomuuteen ei kuitenkaan ole syyti. Parhaas-
sa tapauksessa itsemurhan filosofinen tarkastelu pystyy kaksois-
valotukseen, paljastamaan ongelman vihintiin kahdelta puolel-
ta. Silloin se on jo ylittdnyt yksilon.

34



1 SANAT

Etymologiasta tai sanan todistetusta kirjallisesta ensiesiintymastd
ei pidd paitelld liikaa. Voi olla, ettd sana on ollut kiytossa kirjal-
lisen kulttuurin ulkopuolella jo pitkddn, voi my®s olla, ettd sana
on kirjoittajan omaa tekoa. Sanan saattaminen kirjoitettuun
asuun ei vield tarkoita sitd, ettd se omaksuttaisiin kiyttoon. Siitd
huolimatta sanat paljastavat, ettd itsemurhan kisite on suhteelli-
sen tuore. Siksi itsemurhan tarkastelu filosofianhistoriallisesti on
viistimittd anakronistista. “Itsemurhan” kattokisite on syntynyt
vasta uudella ajalla. Antiikin kreikkalaisilla tai roomalaisilla ei
ollut vastaavaa yleiskisitettd. Nykypdivin nikokulmasta tima
aiheuttaa nikoharhan. Nyt yhden kisitteen alle koottu ilmid
ndyttiytyy yksimuotoisempana kuin se on. Yleiskisitteettomiin
viattomuuteen ei kuitenkaan ole paluuta. Itsemurhan kuvallisia
esityksid tutkinut Ron Brown on jopa viittinyt, ettid itsensi sur-
maajan kannalta antiikin rikas itsemurhasanasto saattaa olla suo-
tuisampi kuin nykyinen®. Vanhat sanat eivit tuominneet siini
méirin kuin uudet. Joka tapauksessa menneiden vuosisatojen ja
erityisesti antiikin optiikkaa véiristad nykynikokulmasta se, ettd
nykyisin on olemassa yleisesti kiytetty itsemurhan yhteiskisite,
jota ennen ei ollut. Itse ilmid, hengenlihdettiminen omin kisin,
oli toki tuttu. Mutta antiikin ajan sanastollinen rikkaus auttaa
ymmirtimain, miksi erilaisiin itsemurhiin voitiin suhtautua
niin eri tavoin. Ne hahmotettiin erillisiksi ilmiiksi. Kylmdin
harkintaan perustunut stoalaisen itsemurha oli aivan toinen asia
kuin hetkellisessa mielenhiiriossd tehty loikka kalliorinteeltd alas.

35



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Itsen surmaamista tarkastellessaan antiikin ihmiset korostivat
sitd, ettd itsemurha tehdddn tietoisesti ja vapaasti. He eivit siis
olleet kiinnostuneita mahdollisista mielenterveysongelmista®.
Itsemurha oli pikemminkin tietoisesti valittu pditos elimaille
kuin yksilén joutumista itselleen liian vikevien voimien uhriksi.

Suomi

Nykysuomen sanakirjan mukaan “itsemurha” merkitsee itsensd
tahallista surmaamista. Yhdyssanaan sisiltyy sana "murha’, jon-
ka sama hakuteos mairittelee “vakain tuumin tapahtuneeksi
toisen henkilon surmaamiseksi”. Nykysuomen sanakirja antaa
ymmirtid, ettd toisen voi murhata, ei itseddn. Nykykielen “itse-
murha” juontuu germaanisesta sanasta Selbstmord ja skandinaa-
visesta sanasta sjalvmord®. Kuten Santtu Vilhelm Sundvall on
todennut, englannin ja ranskan sanaan suicide verrattuna suo-
men ~itsemurha’, saksan Selbstmord ja ruotsin sjilvmord koros-
tavat teon luonnetta aktiivisena murhaamisena. Sundvall lisii,
ettd suomessa puhutaan nimenomaan murhasta, ei mistiin
neutraalimmasta tavasta kuolla.”’ Kun sanassa suicide ovat mu-
kana vain itse ja kuolema, itsemurha” tuo mukaan murhaami-
sen rikoksellisen ulottuvuuden: kun suomessa puhutaan itse-
murhasta, puhutaan samalla aina murhasta. Sana ei ole
neutraali, mutta se on kuitenkin niin arkipidividinen, ettd "itse-
tappo” tai “itsekuolemantuottamus” kuulostavat lihinni absur-
deilta. Lothar von Balluseck lienee kuitenkin oikeassa sanoes-
saan, ettd vanhat sanat pitdvit elossa vanhoja asenteita”. Osat
“itse” ja “murha” saavat aikaan sen, ettd kisitteen “itsemurha”
saattomielteet ovat kielteisii’?. Puhekielen sana “itsari” saattaa
olla yritys 16ytdd ilmidlle neutraalimpi ilmaisu. Toisaalta sen
avulla saatetaan hakea ilmaisua sellaisille itsemurhille, jotka ei-
vit tavalla tai toisella istu "itsemurhan” vakavamieliseen katego-
riaan: kun puhutaan esimerkiksi nuoren “itsarista”, tarkoitukse-
na saattaa olla vihjata, ettei teko sittenkéin ollut asianmukaisen
harkinnan tulos. Tarja Heiskanen on todennut, ettd murhaan ja
rikokseen viittaava sana “itsemurha” on my®ds este itsemurhasta

36



1 SANAT

puhumiselle”. Itsemurhaan liitetddn rikoksen ja hipein konno-
taatioita, jotka eivit ole omiaan edistimiin asian avointa pui-
mista. Jos itsemurhaan ei yhdistyisi tillaisia mielikuvia, siitd
voitaisiin puhua — ja puhuttaisiin — avomielisesti ja intohimot-
tomasti.

Etymologinen sanakirja Suomen sanojen alkuperi toteaa, ettd
sanan “itse” alkuperidismerkitys on luultavasti ollut "varjo”, jos-
ta on sitten johdeltu “varjosielu, sielu”. Pronominimerkityksen
sanotaan olevan mychdisempi. Sama hakuteos muistuttaa, ettd
sanalla "murha” puolestaan on myds merkitykset "iso, tavaton,
valtava™* ja ettd sana saattaa liittyd germaanisperiiseen sanaan
Mord, mutta ettd voi hyvinkin olla, ettd sana on omaperiinen,
sukua sanalle "murhe”. Mord on kuitenkin vaikuttanut sen mer-
kityksiin. Itsemurhalla on iso varjo. Suomen kielessi itsemurha
on iso varjo.

Muinaiskreikkaa, latinaa ja muita

Itsemurhasanaston klassinen esitys on antiikin lakien asiantun-
tija David Dauben artikkeli "The Linguistics of Suicide” vuo-
delta 1972. Daube toteaa, ettd kreikasta samoin kuin hepreasta
puuttuu kattava itsemurhaa merkitsevd sana”. Tami ei kuiten-
kaan tarkoita sitd, ettei klassisessa kreikassa olisi ollut ilmaisu-
varoja itsensd surmaamisesta puhumiseen. Piinvastoin. Faidon-
dialogissaan Platon kiyttdd ilmaisuja "vapaaehtoisesti menneet
Haadeeseen™ (hekon eis haidon erchomai)’” ja “itse surmaa it-
seddn”’® (biazesthai heauton)”. Aristoteles puolestaan toteaa
Nikomakhoksen etiikassa, ettd hirmutekoihin syyllistyneet ”pa-
kenevat elimidd™° (pheugo to zen)®'. Euripideen, Herodotoksen
ja Thukydideen kaltaisilta kirjoittajilta Daube 16ytdd lisdd vaih-
toehtoisia tapoja ilmaista, miten elimistd lihdetdin oman ki-
den kautta.

Platon kiyttdd Laeissa varhaista itsemurhaajasta kiytettyi sa-
naa autocheir, joka merkitsee osapuilleen "omin kisin toimivaa”,
ja Daube huomauttaa, ettd myds englannin ilmaisu ro die by
ones hand juontuu kreikasta®. My6s suomessa itsemurhaajan

37



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

sanotaan kuolleen "oman kiden kautta’. Antiikin itsemurha-
asenteisiin syventyneen Yolande Grisén mukaan latinankielinen
itsemurhasanasto korosti ihmisen vapautta ja toimijuutta®.
Kristillinen kausi tuotti kreikkaan sanat auzrodaikros ("itsehajot-
tava’) ja biaiothanatos ("vikivaltaisesti kuoleva”)®, joista jilkim-
miinen on hieman erilaisessa asussa jadnyt elimiin John Don-
nen (1572—-1631) teoksessa Biathanatos (1608). Teoksessaan
runoilija-pappismies Donne pyrki osoittamaan, ettei itsemurha
aina ole luonnonvastainen synti. Donne kirjoitti teoksen nuo-
ruudessaan, mutta se julkaistiin vasta hinen kuolemansa jilkeen
vuonna 1644%. Dauben mukaan biziothanatos kattaa kaiken vi-
kivaltaisen kuoleman, mutta vihitellen siitd kehkeytyi sana, jol-
la tarkoitettiin nimenomaan itse aiheutettua vikivaltaista kuole-
maa®. Donnella oli teoreettisen asenteensa lisiksi myos
sanastollinen tavoite: hin pyrki 16ytimiian itsemurhaa varten
neutraalin kisitteen, joka ei tuomitsisi ilmi6td lihtokohtaisesti.
Hin keksi sanan self-homicide ("itsetappo”) vilttaakseen kristil-
lisessd kulttuurissa syntyneet kielteiset konnotaatiot®.
Sanastollisesti itsemurhan moderni historia alkaa 1650-lu-
vulta. Vaikka suomessakin on jo opittu puhumaan "suisidan-
teista’, substantiivi suicide ei ole vanhaa perua. Erdiden tieto-
jen mukaan teologi Gauthier de Saint-Victor (k. noin
1179-1190) kiytti ensimmiiseni sanaa suicidium, josta monet
nykykielet ovat saaneet itsemurhaa merkkaavan sanansa®.
Klassisessa latinassa sanaa ei ollut. Keskiajan latinassa itsensid
tappamisesta kiytettiin ensin ilmaisuja homicida suilsuipsius ja
assassinum sui/suipsius®. Espanjalainen teologi Juan Caramuel
y Lobkowitz (1606-1682) kiytti sanoja suicida ja suicidium
teoksessaan 7heologia moralis fundamentalis (1656)*°. Anton J.
L. van Hooffin mukaan sana suicidium ei edes olisi voinut syn-
tyd muinaislatinassa, koska siini ei voinut muodostaa sanoja,
joissa kiytetddn pronominia etuliitteend: hinen mukaansa Ci-
cero olisi tulkinnut sanan suicidium ”sian tappamiseksi” (sika
on latinaksi sus)”'. van Hooff korostaa, etti muinaiskielissi oli
rikas sanasto itsemurhan tapaisille teoille, mutta olennaista
asiassa on se, ettd niistd puuttui itsemurhaan vihamielisesti

38



1 SANAT

suhtautuva kisite””. Ero on kiinnostava, silld suurissa euroop-
palaisissa kielissi negatiivissivyiset ilmaisut ovat nykyisin pi-
kemminkin sdint6 kuin poikkeus.

Keskiajalla ilmaantui my6s sana suicida, jolla viitattiin itse-
murhan tekijdin, ei itse tekoon®”. Sana suicide esiintyi ensim-
miistd kertaa uusepikurolaisen ldikidri Walter Charletonin
(1609-1707) kevytmielisessi tarinassa Zhe Ephesian Matron,
joka julkaistiin ensimmiisen kerran joko vuonna 1657 tai 16527,
Uuden sanan suurimpana etuna oli se, ettd siitd puuttuivat ai-
kaisempien termien kielteisimmit ulottuvuudet. Vanhassa eng-
lannissa kiytettiin ilmaisua ro murder oneself ("murhata itsen-
si”), sanottiin to destroy oneself ("tuhota itsensd”) ja niin
edelleen. Sana self-destruction ("itsetuho”) ilmaantui sanastoon
vasta 1500-luvun lopussa. Vaikka suicide mielletiin englannissa
neutraalimmaksi sanaksi kuin se/f-murder ("itsemurha”), ilmai-
su “tehdi itsemurha” (to commit suicide) rinnastuu verbinsi
ansiosta ilmaisuihin tehdi rikos” (20 commit a crime) ja "tehdi
virhe” (to commit an error). Siksi jotkut pyrkivit kiyttdimiin
vihemmin leimaavia ilmaisuja, kuten zo complete suicide (*saat-
taa itsemurha loppuun”) tai died by suicide ("kuoli itsemurhan
vuoksi”)®.

Keskiajan saksassa kiytettiin ilmaisuja sich toten ("tappaa it-
sensd’), sich umbringen ("surmata itsensi’) ja niin edelleen, ja
vuonna 1514 katolinen satiirikko Thomas Murner (1475-1537) loi
ilmaisun sich ermorden ("murhata itsensi’), josta mydhemmin
kehittyi saksan tavallisin itsemurhaa merkitsevi sana Selbstmord.
Suizid-sana on tullut saksaan vasta 1900-luvulla, ja sen kiyttd
rajoittuu psykologian alalle.”® Sana Freitod, “vapaakuolema”, pe-
rustuu latinan ilmaisuun mors voluntaria”, ja sen syntyhistoria
tunnetaan tarkasti: sen toi saksaan kirjailija ja filosofi Fritz
Mauthner (1849-1923) vuonna 1906%. Muiden muassa Jean
Améry hylkisi Selbstmord-sanan ja suosi ilmaisua Freitod, vaikka
mydnsi tietdvinsi, ettd itsemurhaan ajaudutaan joskus pakon
edessi”. Kannattaa ehkd mainita, ettd sanaa Freitod kiyttivit en-
nen kaikkea edistykselliset marginaaliryhmit, jotka halusivat ko-
rostaa yksilon oikeutta padttdd oman eliminsi pdictdmisestd .

39



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Vaikka Freitod-liikehdinti sai jopa absurdin estetistisid ilmene-
mismuotoja, sanan olemassaolosta voitaneen paitelld, ettd jotkut
kokivat jo sata vuotta sitten, ettei ihmisen elimi vilttdimattd
kuulu hinelle itselleen. Neutraali sana vapauttaisi itsen surmaa-
misen niiltd syytoksilti, joita mairisanat sen piille langettavat.
Freitod-sanan ansiosta saksankieliset voivat puhua itsemurhasta
myds positiivisesti toisin kuin esimerkiksi suomen- tai englan-
ninkieliset'”. Sanastolla kategorisoidaan ja leimataan: saksan
Selbstmord, samoin kuin suomen “itsemurha”, on negatiivinen
termi paitsi teologisesti my6s oikeudellisesti'?.

Myos ranskassa kiyteltiin neutraalia sanastoa: kiytossi olivat
kantaaottamattomat ilmaisut se défaire ("hivittdd itsensi’) tai
mort volontaire ("vapaachtoinen kuolema”), ja syyttavid meur-
trier de soi-méme ("itsensi murhaaja”) syntyi vasta keskiajan lo-
pulla'®. Ranskaan sanan suicide toi apotti Pierre Frangois Guyot
Desfontaines (1685-1745), ja sana saavutti suuren suosion, vaik-
ka kaikki eivdt ryhtyneet sitd kdyttdmain'®. Kun esimerkiksi
Montesquieu Kisitteli Lakien hengessi lakeja, joita itsensd sur-
maajia vastaan sdidetdin, hin kiytti edelleen ilmaisua se zuer
soi-méme (tappaa itse itsensd”)'. Kun sana suicide oli ottanut
tulta Ranskassa, se tuli muotiin my6s Englannissa; Walter Char-
letonin sana ei siis ilmeisesti olisi noussut itse, ellei siti olisi
Ranskasta kisin nostettu'®.

Itsemurhatutkija Edwin Shneidman on konsultoinut Oxford
English Dictionaryaan, josta hin lainaa Charletonin sanoneen 7o
vindicate ones self from.. inevitably Calamity, by Sui-cide is not...
a Crime ("itsensd puolustaminen... vdistimittomaltd onnetto-
muudelta itsemurhan avulla ei ole... rikos”), ja ihmettelee, mil-
laisessa yhteydessda Charleton onkaan keksimiinsi sanaa kiytti-
nyt'””. Charletonille itsemurha on ihmisen keino puolustautua.
Shneidman korostaa, ettd sanan suicide synty merkitsee ratkaise-
vaa muutosta ihmisen suhteessa itseensd ja Jumalaansa; Shneid-
manin mukaan vasta sielun ja tuonpuoleisen kisitteiden hylkdi-
minen sai aikaan sen, etti ihmisen oli mahdollista to commit
suicide — tehdd itsemurha'®®. Shneidmanin nikemyksestd paistaa
lipi ajatus, jonka mukaan itsemurhan tekeminen edellyttii

40



1 SANAT

muun muassa realistista kisitystd kuolemasta; sen ymmartdmis-
td, ettd kuoleman jilkeen kaikki aistimukset ja mielentilat lak-
kaavat. Itsensd surmaaja lopettaa itsensi.

41



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

2 FILOSOFIT JA ITSEMURHA:
HISTORIALLINEN KATSAUS

Filosofian historiassa itsemurhaa on tarkasteltu sekd moraalifilo-
sofisen pohdiskelun ytimessi ettd mietinnin marginaaleissa.
Antiikin filosofian tapa painottaa sitd, miten tulisi eldd, antoi
itsensd surmaamiselle itseoikeutetun aseman huomionarvoisten
ajattelun kohteiden joukossa. My6hemmin filosofien itsemurha-
asenteista on voitu lukea ymmirrysti ja kammoa, oikeutuksen
alkioita ja moraalisia tuomioita.

Filosofit eivit ole turvassa luulolta, jonka mukaan itsemurha
on ylihistoriallinen ja ylipaikallinen ilmié. Itsemurhasta ollaan
vaarassa puhua yleisluontoisesti, niin, ettd sen ongelmaan muo-
toillaan vain yksi ratkaisu. Silloin toimitaan ikdan kuin totuus
itsemurhasta olisi jo tiedossa. Suuri osa itsemurhatutkimuksesta
puolestaan lihtee Ian Marshin mukaan epihistoriallisesta ole-
tuksesta, jonka mukaan genetiikka, biologia ja neuroanatomia
kertovat totuuden itsemurhasta. T4std nikokulmasta on outoa,
ettei esimerkiksi antiikin Roomasta siilynyt itsemurha-aineisto
kerro juuri mitdin psykopatologiasta.'”” Timin perusteella voi-
daan ounastella, ettd kisitys itsemurhasta on muuttunut aikojen
saatossa ratkaisevasti. Siksi my9s filosofien lausumat asiasta ovat
kiinni esitysajassaan ja -paikassaan. Ne on esitetty midrikult-
tuurissa ja mairikeskustelussa, joten tissd esityksessd niihin on
aina suhtauduttava varauksella: ehdottoman nikdinen kannan-
otto saattaa suhteellistua, kun se sijoitetaan asiayhteyteensi.

Kisitysten muuttumiseen on osaltaan vaikuttanut kisittei-
den muuttuminen. Antiikissa ei puhuttu ”itsemurhasta”, koska

42



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

kisitettd ei ollut. Ja kisitysten mukana ovat muuttuneet myos
asenteet. Kun itsensi tappaminen antiikissa oli miiritilanteissa
sallittu ja jopa suotava toimintatapa, kristinusko muutti sen vi-
hitellen tuomittavaksi synniksi. Kehitys ei valttimattd ollut pa-
hasta. Esimerkiksi Nietzsche katsoi kristinuskon askeettisen
ihanteen pelastaneen tilanteen niin, ettd “ovi sulkeutui kaikelta
itsemurhaiselta nihilismilea”. Kysymys ei ole vain siitd, salli-
taanko itsemurha vai kielletddnko se.

Nykyisin itsemurha on medikalisoitu, ja siksi se liitetdin
myos arkipuheessa alttiisti tietynlaisiin henkisiin ominaisuuk-
siin. Yksi tapa ottaa vilimatkaa itsemurhaan on leimata itse-
murhaaja heikoksi ja todeta, ettd eliminen vaatii enemmin voi-
maa kuin itsensd tappaminen™. Sivullisen on kuitenkin
mahdoton tietdd, paljonko voimaa itsemurhaajalta on jo vaadit-
tu. Itsemurhasta kieltdytyminen voidaan liittdd luonteenlujuu-
teen, mutta toisaalta myos itsemurhan tekeminen saattaa osoit-
taa luonnetta. Antiikissa itsensd surmaaminen liitettiin itsensd
hallitsemiseen: jos tilanne niin vaatii, kunniallinen ihminen tap-
paa itsensi vailla tunnekuohuja.

Antiikki

Eurooppalaisessa kulttuuripiirissi antiikin maailmaa, eritoten
muinaista Roomaa, pidettiin pitkdidn itsemurhien luvattuna
maana. Yolande Grisén mukaan asennemuutos tapahtui vasta
1800-luvun lopulla, kun Kisitys itsemurhamyénteisistd stoalai-
sista korvautui sivykkdammilld nikemykselld, jonka mukaan
stoalaiset pyrkivit esittimain itsemurhalle perustelut vaikka he
eivit suoranaisesti kannattaneet sitd"%.

Mielikuva antiikin itsemurhamyonteisyydestd saattaa selit-
tyd osittain silld, ettd antiikissa ihmiselimille ei myonnetty
vastaavanlaista arvoa kuin nykymaailmassa. Elimii ei pidetty
kaikissa oloissa suojelemisen arvoisena. Grisé viittaa Senecan
toteamukseen, jonka mukaan eliminen on vihiinen asia, kos-
ka orjat ja elidimetkin eldvit"®. Elimi oli arkinen ja sellaisena
nykykatsannossa yllittavin yhdentekevi asia: se ei ollut lahja,

43



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

oikeus eiki yhteiskunnan kontrollivaltaan kuuluvaa potentiaa.
Orjien itsemurhia ei suosittu, koska he olivat konkreettisesti
pelkkid esineitd ja muiden omaisuutta, mutta muutoin itse-
murhaa ei pidetty tavattomana. Kristillisessd kulttuurissa itse-
murhaajilta evittiin myohemmin hautajaiset, mutta Roomas-
sa itsensi surmanneet saivat kunnialliset hautajaiset, ellei
sitten haudattu hirtdytyneitd tai orjia: orjia jopa kiristettiin
silld, ettd jos he tappaisivat itsensi, he eivit saisi kunnon hau-
tajaisia". Olihan orjilla rahallista arvoa. Itsemurhaa ei muu-
toinkaan pidetty orjille soveliaana tapana kuolla, mutta he
saattoivat kuitenkin seurata omistajaansa kunniallisesti kuole-
maan.

Roomalaiseen eliminmenoon 16i leimansa elimin halvek-
siminen, joka nikyi yhtddltd valmiutena surmata ihmisii ja
jakaa kuolemantuomioita, toisaalta valmiutena vaarantaa oma
henkensi ja noudattaa sosiaalisia sopivaisuussidnnoksia myos
kuolemassa'™. Ajattelutapaan vaikutti se, ettei yksilolle myon-
netty antiikissa samanlaista arvoa kuin modernina aikana. An-
tiikkin kreikkalaisten itsemurha-asenteita analysoineen Elise P.
Garrisonin mukaan on ihmetyttivid, ettd antiikin Kreikassa
itsemurhaa pidettiin yhtddled yhteiskunnallisesti merkittivini
asiana, mutta toisaalta sitd kohtaan ei juuri tunnettu vasten-
mielisyyttd"®. Asetelma on paradoksaalinen ainoastaan nykysil-
min: koska kreikkalaiset hahmottivat itsensd surmaamisen
teoksi, joka kuuluu ihmisen tavanomaiseen mahdollis-
uusrepertuaariin, heilld ei ollut mitdin syytd erityiseen kam-
moon.

Antiikin aikaisten tietojen mukaan filosofit olivat suurin
yksittdinen itsemurhaajien ryhmi. Hartwin Brandt on selitti-
nyt tilanteen silld, ettd ajan ajattelutapa korosti yksittdistapa-
uksia tilastollista keskivertoa enemmin'’. Merkkimiesten
kuolemat pantiin merkille muita helpommin. Kisitys antiikin
ihmisten itsemurha-alttiudesta perustuu siis osittain optiseen
harhaan: siitd, ettd huomionarvoisten yksiloiden itsemurhat
merkittiin huolellisesti muistiin, ei sinidnsd voi paitelld, ettd
itsemurhat olisivat olleet yhteiskunnallisesti yleisii.

44



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

Antiikin ajan itsemurhatarkastelussa etusijan saivat moraaliin
liiteyvit kysymykset", eikd itsemurha ollut tabu antiikin kirjal-
lisuudessa. Ensimmiisen Homeroksen mainitseman itsemur-
han teki Oidipuksen iti Tokaste™. Filosofi Demokritos puoles-
taan pilkkasi niitd, jotka toivoivat vain mahdollisimman pitkin
elimin piittaamatta sen laadusta, vaikka hin itse eli tiettavisti
yli satavuotiaaksi'®’. Anton J. L. van Hooff toteaa, ettid itsemur-
ha on ainakin Diogenes Laertioksen Merkittivien filosofien eli-
mien ja oppien valossa filosofille vilttimiton viimeinen teko.
van Hooff esittdd vaikuttavan luettelon itsensd surmanneista
ikimiehistd: Pythagoras (82 vuotta), Anaksagoras (72), Empe-
dokles (60), Speusippos (68), Diogenes (80), Aristoteles (62),
Epikuros (71), Zenon Stoalainen (72), Dionysios (n. 80) ja
Kleanthes (72)"". Diogenes Laertioksen antamiin tietoihin kan-
nattaa suhtautua varauksellisesti, mutta siitd, etti filosofin on
helppo ajatella tekevin itsemurha, voidaan kuitenkin péitelld,
ettei itsemurhassa tai filosofin itsemurhassa nihty mitdin him-
mistyttavid. On tilanteita, joissa filosofi toimii ammattimaisesti
surmatessaan itsensi.

Filosofisista koulukunnista ainoastaan pythagoralaiset ja peri-
pateetikot asettuivat selkedsti itsemurhaa vastaan'??. Pythagora-
laiset ajattelivat, ettd itsemurhaaja toimii kuin vartiomies, joka
poistuu luvatta vartiopaikaltaan. Koska sielu oli heidin mu-
kaansa vankina ruumiissa, se tdytyi puhdistaa maan piilld en-
nen kuin se paisee lopullisesti eroon ruumiista: elimi maallises-
sa ruumiissa on jumalten langettama rangaistus, jota vastaan
ihmiselli ei ole lupaa kapinoida. Siksi itsemurha on kielletty. Li-
siksi itsemurha saattoi rikkoa lukuihin perustuvan ruumiin ja
sielun harmonian, silli kuolema on luonnollinen vain silloin,
kun mysteeriluvut saavutetaan. Tami oli pythagoralaisten toi-
nen syy kieltdd itsemurha. Heidin itsemurhakieltonsa ei siis pe-
rustunut maanpiillisiin huolenaiheisiin. Siitd huolimatta osa
heistd surmasi itsensi, ja erdin perimitiedon mukaan niin olisi
tehnyt myos Pythagoras itse.'??

Yolande Grisé erottaa Kreikan filosofisista koulukunnista
kaksi padsuuntausta. Mystiset ja spiritualistiset kuppikunnat

45



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

suhtautuivat itsemurhiin varauksella, ja niitd edustivat pythago-
ralaiset ja platonilaiset. Maanpiilliset ajattelijat puolestaan ni-
kivit itsemurhassa myos hyvid puolia, ja epikurolaiset, stoalaiset
ja kyynikot asettivat itsemurhan esimerkiksi.'* Yleistd itsemur-
hakieltoa ei ollut. Pdinvastoin. Kreikan mytologiassa suurinta
arvostusta saivat osakseen itsemurhat, joissa sankari uhrautui
muiden tai isinmaansa puolesta'”. Roomalaisilta siilyneiden
itsemurha-asenteiden on taas ajateltu liittyvin siihen, ettd jilki-
maailmalle siilyneet lihteet ovat aristokraattien kirjoittamia.
Eliitin ja alempien yhteiskuntaluokkien asenteiden eroista ei
kuitenkaan ole mitdin todisteita®. Yleensd antiikin ihmiset te-
kivit itsemurhan vilttddkseen noyryyttivin tappion tai antau-
tumisen'”’. Antiikissa ei ollut yhdentekevid, miten itsensd tap-
paa. Kalmon ulkoni6n ajateltiin liittyvin siihen, miten vainaja
tuonpuoleisessa eldi, ja sen vuoksi esimerkiksi hirttdytymisti tai
korkealta paikalta hyppédmistd pidettiin alhaisina itsemurhata-
poina: ne tuottivat kasvoiltaan vairistyneen tai murskaantuneen
ruumiin'?®. Hipedd pidettiin perusteltuna syyna tehdi itsemur-
ha'?, ja roomalaiset suosivat itsemurhan tekemisti aseella, joka
tuottaa nopean ja kivuttoman kuoleman'.

Miiritilanteissa itsemurha oli siis sovelias ja jalo kuolema.
Taedium vitae eli elimidin kyllistyminen oli harvinaisempi itse-
murhasyy kuin on ajateltu’, mutta itsensi paastoamista kuo-
liaaksi pidettiin poikkeuksellista sitkeyttd ja padctdviisyyted
osoittavana kuolintapana, ja parhaassa tapauksessa paastoaja
riudutti itsensd hengiltd yleison edessi®. Itsemurhan tekemi-
nen oman piittiviisyytensi osoittamiseksi tuntuu nykypiivin
nikékulmasta jirjettdmiltd, mutta antiikin arvomaailmaan se
sopi. Roomalaiset ajattelivat, ettd ihmisen tiytyy kyetd ilmaise-
maan toiminnallaan tilanteen mukaisia sosiaalisia normeja:
hyvi kuolema kertoi noiden normien noudattamisesta, huono
kuolema ei, ja vaikka ihminen subjektiivisesti olisi pyrkinyt it-
sensd siilyttimiseen, kuoleman pohtiminen kaikessa rauhassa
osoitti, ettd hdn pystyy hallitsemaan subjektiiviset oikkunsa ja
tarkastelemaan omaa kuolemaansa objektiivisesti'®. Arvokkuus
oli olennaista muutoinkin kuin itsemurhan tekotavassa, joten

46



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

antiikin filosofiset koulukunnat korostivat, ettei itsemurhaaja
saa menettdd arvokkuutaan missddn tilanteessa®®. Itsemurha
kuului tehdi rauhallisesti ja harkitusti, vailla tunnekuohuja tai
litkutusta. Roomalaisessa kirjallisuudessa itsemurhaa ei kisitelld
masennuksen, vieraantumisen tai mielisairauden sanastolla'®,
sitd ei psykopatologisoida. Roomalaisessa itsemurhassa itsensi
surmaajan mielentila tulee esiin tdysin toisella tavalla: itsehillin-
td on keskeinen osa onnistunutta itsemurhaa.

My®os itsensd surmaajan sukupuolella oli oma merkityksensi.
Antiikista sdilynyttd itsemurhakuvastoa hallitsee michen vapaa-
ehtoinen kuolema, kun taas kirjallisuudessa esilld ovat naiset,
joista tunnetuin on Kollatianuksen vaimo Lucretia®®®. Hin tap-
poi itsensd sen jilkeen kun Sextus oli raiskannut hinet. Naiselle
sopi surmata itsensd myos silloin, kun hinen aviomichensi tai
poikansa oli kuollut, mutta miehelle timmdinen naismainen
kiytos ei ollut soveliasta; stoalaiset vaativat miestd oivaltamaan,
ettd vastoinkdymiset kuuluvat maailman jirjestykseen ja ettd
viisaan tulee pidittdytyd osoittamasta mieltddn suremalla koh-
tuuttoman voimakkaasti tai tappamalla itsensi'?’. Stoalaiset ei-
vit kuitenkaan pitineet jirkeen perustuvaa itsemurhaa maail-
manjirjestyksen rikkomisena'®®. Piinvastoin, itsemurha oli
heille mahdollisuus, johon filosofin oli miirioloissa nimen-
omaan jirkevd pédtyd'®. Stoalaisuus ei vastustanut tunteita,
mutta sen sijaan se perustui tunteiden ilmaisun hillitsemiseen.
Stoalainen jirkyttyy ja kauhistuu samalla tavoin kuin muutkin,
mutta hin ei antaudu niiden tunteiden valtaan.

Siksi stoalaiset hyviksyivit itsemurhan tilanteissa, joissa
luonnon eli jirjen mukainen elimi ei enidi ollut mahdollista'®.
Hellenistisen ajan epikurolaisuudessa ja stoalaisuudessa heijas-
tuu ajan filosofiakisitys: filosofia on kiytinnon toimintaa,
jonka tavoitteena on onnellisuus, ja pohdinnan aiheena sen
saavuttamisen keinot'!. Kreikkalaisessa ajattelussa kuolevai-
suuden herittimi kauhu korvattiin pysyvilld epistemelli, joka
esitettiin maailman vilttdimattomiksi jirjestykseksi kaaosta
vastaan. Siirtymi ei ole itsemurhan ongelman kannalta yhden-
tekevi. Logos merkitsi kaikkien — lue: vapaiden kreikkalaisten

47



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

miesten — hyvii, ja niin kasvatus nousi keskeiseen asemaan
vapaiden miesten vilisissd suhteissa.'*? Kun ihminen oppii toi-
mimaan oikein, hin oppii noudattamaan jotakin sellaista,
miki on hinen ulkopuolellaan. Maailman jirjestys ei ole yksi-
16n mielivaltaisesti padtettdvissi. Viisas osaa hyviksyi sen.

[tsensd surmaaminen ymmirrettiin toisin kuin myShemmin.
Timothy Hill on korostanut, ettei Durkheimin itsemurhamai-
ritelmistd olisi apua Rooman itsemurhien ymmirtimisessi.
Roomassa “jokainen kuolema, jolla oli seurauksia edesmenneen
yhteiskunnalliselle asemalle”, oli itsemurha'®. Tappaakseen it-
sensi joutuu tarkastelemaan itseddn objektina, vaikka itseyden
kisite on antiikin kulttuureille vieras, péittelee puolestaan
Brown'**. Antiikissa itsemurha ilmensi ihmisen suhdetta yhteis-
kunnallisiin normeihin. Sitd ei kisitetty mentaalipatologiaksi
tai syrjdytymiseksi sosiaalisten suhteiden ulkopuolelle.

Sokrates, Platon ja Aristoteles

Filosofian historian kiistatta tunnetuimman itsemurhan teki
Sokrates (470 tai 469 eaa.—399 eaa.). Hinesti ei siitd huolimatta
ole tullut mainemiestd itsemurhaajana'®. Sen sijaan hinet on
nostettu esikuvaksi, kun ajatellaan filosofin tyyneytti kuoleman
edessd. Sokrates otti myrkkyi sen jilkeen kun hinet oli tuomit-
tu kuolemaan nuorison villitsemisesti ja jumalanpilkasta.
Joskus Sokrateen seesteisti kuolemasuhdetta on korostettu
niin voimakkaasti, ettd hinen on kiistetty tappaneen itsensi.
Niinpi R. G. Freylla on ollut syy kirjoittaa lyhyt artikkeli “Did
Socrates Commit Suicide?”, jossa hidn osoittaa, ettd Sokrates to-
siaan teki itsemurhan. Kirjoituksessaan hin kiy mahdolliset
vastaviitteet ldpi yksi kerrallaan. Ensinndkian kukaan ei pakot-
tanut Sokratesta juomaan myrkky4, silld timi tartcui myrkky-
katkomaljaan vapaachtoisesti. Toiseksi Sokrates olisi voinut jit-
tdytyd muiden surmattavaksi, vaikka hin toimi painostettuna.
Kolmanneksi hidn joi myrkyn koska hinet oli tuomittu teke-
miin niin, mutta tuomio ei vield tarkoita siti, ettei hinen te-
konsa olisi itsemurha. Neljinneksi hin ei valinnut kuolemansa

48



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

hetked, mutta kuoleman hetken valitseminen ei ole vilttimiton
edellytys sille, ettd voidaan puhua itsemurhasta. Paljastavin
Freyn luettelemista vastaviitteistd on kuitenkin viimeinen: sen
mukaan Sokrates ei tehnyt itsemurhaa, koska hin kuoli jalosti,
kun taas itsemurha on arvoton kuolema. Mutta se, ettd Sokrates
kuoli jalosti, ei merkitse sitd, ettei hin olisi tehnyt itsemurhaa.'
Kuten Milla Kivinen toteaa, Frey paljastaa, "ettd kisityksemme
siitd, ettd itsemurha olisi aina pelkuruutta ja heikkoutta ilmen-
tivi teko, on vddrd™'¥. Eri asia on, mitd pitdisi padtelld siitd, etcd
halki aikain filosofien esikuvaksi esitetty Sokrates on itsemur-
haaja.

Sokrateen kuolema herittdd myos toisen itsemurhaan liitty-
vin kysymyksen. Platonin Faidon-dialogin pohjalta niyttii silti,
ettd Sokrates ajatteli sielunsa piidsevin parempaan paikkaan
kuoleman jilkeen. Siksi voidaan kysyi, onko Sokrateen itse-
murha itsemurha lainkaan. Itsemurhan voi nimittdin ajatella
edellyttivin sitd, ettd uhri tietdd kuolevansa. Jos Sokrates ajatte-
lee sielunsa siirtyvin parempaan paikkaan tai miellyttavimpiin
olotilaan, hin ilmeisesti tappaa vain ruumiinsa muttei sanan
varsinaisessa merkityksessi itseddn.

Filosofian historiassa vaikutusvaltainen Sokrates on Platonin
kirjallinen hahmo. Platon (427-347 eaa.) Kisitteli itsemurhaa
kahdessa teoksessa. Ne ovat Faidon ja Lait. Dualisminsa vuoksi
Platon ajatteli, ettd ihminen koostuu kahdesta osasta, ruumiista
ja sielusta, ja niistd ruumis ei kuulu ihmiselle vaan jumalalle.
Sen tihden on viirin sekaantua jumalan omaisuuteen. Platonia
on tulkittu niin, ettd hin tuomitsisi itsemurhan yksiselitteisesti,
mutta itse asiassa hinen kirjoituksensa eivit tunnu ottavan
asiaan selvidi kantaa.

Faidon-dialogissa kuvataan Sokrateen elimin loppuvaihetta
ja keskusteluja, joita hin kivi oppilaittensa kanssa. Sokrates
viittaa vuorosanoissaan pythagoralaisen filosofi Filolaoksen it-
semurhakirjoituksiin, mutta sitaattien aitous on kyseenalaistet-
tu'. Kebes ihmettelee dialogissa, miksi itsensi surmaaminen
on kiellettyd, ja niin Sokrates selittdd, ettd vaikka asia saattaa-
kin tuntua paradoksaaliselta, on todella niin, ettei ihminen saa

49



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

tappaa itseddn vaikka kuolema olisikin hinelle paras vaihtoeh-
to. Sokrates toteaa:

Mpysteeriopeissa tdstd sanotaan, ettd me ihmiset olemme
erddnlaisessa vankilassa, josta emme saa vapauttaa itsedm-
me emmekd karata pois. Tdmid on varmasti tirked ajatus,
mutta sitd on vaikea ymmirtdd. Sen sijaan, hyvi Kebes, se
on minusta hyvin sanottu, ettd jumalat ovat meidin hol-
hoajiamme ja me ihmiset olemme jumalien omaisuutta.'

Sokrates jatkaa kysymailld Kebekseltd, eikd timai olisi vihainen,
jos joku timin orjista tappaisi itsensi. Kebes myontii, etti ti-
lanne antaisi aihetta suivaantumiseen, ja pian Sokrates selittdd
odottavansa kuolemaa niin tyynesti siksi, ettd hin uskoo piise-
vinsi kuoleman jilkeen parempaan paikkaan. Platonin mukaan
filosofin tulee havitella viisaalle soveliasta kuolemaa, jossa sielu
vapautuu nautintohakuisesta ruumiista ja onnistuu kddntymiin
kokonaan kohti ikuista ideoiden maailmaa'™. Pinnalta katsoen
itsensdsurmaamiskielto niyttdd ehdottomalta, mutta antiikin
tutkija Hartwin Brandt on huomauttanut, ettei itsemurha kor-
keassa idssd, kun elimistd on tullut vaivojen vuoksi sietimiton-
ti, ole Faidonissa edes keskustelun arvoinen aihe; niin itsestiin
selvd asia se antiikin Kreikassa oli®'.

Platonin dialogissa esitettyi ajatusta vastaan voidaan tieten-
kin viittdd, ettei vangilla ole velvollisuutta pysytelld vankilassa,
jos hin kokee tuomionsa epdoikeudenmukaiseksi?. Platonin
maailmanjirjestykseen timinkaltainen epioikeudenmukaisuus
tuskin mahtuu, mutta nykykeskustelulle ajatus ei ole vieras.
Kun argumentoidaan itsemurhaa vastaan, saatetaan sanoa, ettd
ihmiselld on velvollisuus pysytelld hengissi. My6s ajatus siitd,
ettd ithminen on jumalan holhokki, vaikuttaa edelleen.

Lakien yhdeksinnessi kirjassa Platon puolestaan péistelee
Ateenalaisen suulla tilleen:

Jos joku surmaa henkilon, joka on hinti kaikkein lihinni
ja hinen paras ystivinsi, kuten on tapana sanoa, miti

SO



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

hinelle on tehtivi? Toisin sanoen, jos joku surmaa itsensi,
riistdd itseltddn vikivalloin sen osuuden elimistd, jonka
kohtalo on hinelle antanut, ilman etti valtio on hinet it-
semurhaan tuominnut tai ettd jokin sietimiton tai viisti-
miton kohtalon isku tai hipeid, josta ei ole ulospiisyi
eikd pelastusta, on hinet siihen saattanut — jos joku siis
pelkisti velttoudesta ja epimichekkiisti pelosta tuomit-
see itsensd epioikeudenmukaiseen rangaistukseen? Juma-
lan tuomiovaltaan kuuluu miiritd, miten hinen suhteen-
sa muuten on meneteltivd, mutta puhdistusmenoista ja
muusta sellaisesta lihisukulaisten tulee ottaa selvdi nii-
den asioiden tulkitsijoilta ja niistd koskevista lain mii-
riyksistd, ja heididn on toimittava sen mukaan. Tillaisen
lopun saaneiden haudat sijoitettakoon ensiksikin yksindi-
sille paikoille, joissa ei ole lihelld toista hautaa, ja toiseksi
kahdentoista osa-alueen rajalle hedelmittémiille paikalle,
nimettdmini ja ilman hautakivei tai nimei, joka ilmaisisi,
ettd paikalla on hauta.”

Lainaus osoittaa, ettei Platonin nikemys ole yksiniitisen itse-
murhakielteinen. Platon nimittiin luettelee poikkeustapauksia:
valtion tuomio, sietimiton kohtalon isku tai toivoton hiped
ovat kaikki perusteltuja syitd surmata itsensi. Hin ei kuiten-
kaan tismenni, miti hin tarkoittaa esimerkiksi “sietimittd-
milld tai viistimittomilld kohtalon iskulla tai hipeilld”. Tar-
koittaako hin esimerkiksi kuolemantapauksen aiheuttamaa
surua tai sietimitontd sairautta™? Itsemurhakisitysten histo-
riaa tutkinut Georges Minois™ huomauttaa, ettd samassa teok-
sessa Platon kehottaa niitd, jotka eivit pddse pahoista tavois-
taan — Platonin mukaan “temppelin ry6stostd ja muista
senkaltaisista rikoksista”® — tekemiin ainoan jiljelld olevan
kunniallisen teon: "pidd kuolemaa jalompana vaihtoehtona ja
luovu eldmistd”. Pantakoon merkille, ettd vaikka Platon ei ajat-
tele itsemurhaa murhaksi, itsensi surmaaminen merkitsee silti
ihmiselle asetettujen rajojen ylittdmistd”. Platonille itsensi
tappaminen on ainakin periaatteessa teko, josta pddttiminen

SI



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

ei kuulu ihmisen valtapiiriin. Platonin dialogeissa itsemurhaa
ei toisin sanoen esitetd moraalisesti neutraaliksi asiaksi®. Vaik-
ka siti ei tuomita suoralta kidelts, siihen suhtaudutaan kieltei-
sesti.

Platonin oppilaan Aristoteleen (384—322 eaa.) lihestymistapa
on Luca Gasparrin mukaan erilainen kuin Platonin, mutta
kummankin ajatusmalli on rakenteeltaan samanlainen: Platoni-
lla itsemurhakielto perustuu jumalalliseen jirjestykseen, kun
taas Aristoteles korostaa ihmisen kuulumista valtioon™. Kum-
mankaan lihestymiskulmaan ei sisilly ajatusta yksilostd, jolla
olisi oikeuksia. Ajatus, jonka mukaan itsemurha on rikkomus
yhteiskuntaa vastaan, voi syntyi vain oloissa, joissa on olemassa
kyllin vahva valtio, ja niin ollen myos Aristoteles ajattelee, ettd
surmatessaan itsensi ihminen toimii epdoikeudenmukaisesti
yhteiskuntaa kohtaan'. Hinen péittelynsi etenee seuraavasti:

Yhden osan oikeudenmukaisista teoista muodostavat eri
hyveiden mukaiset lain sddcamit teot. Laki esimerkiksi ei
kiske tappamaan itsedin. Ja ne tappamisen muodot, joita
se ei kiske, se kieltdd. Ja kun joku tekee vapaachtoisesti eli
tietoisena kohteesta ja vilineestd lain vastaisesti vahinkoa,
ja kyse ei ole kirsityn viidryyden takaisinmaksamisesta,
hin toimii epidoikeudenmukaisesti. Siispi se, joka vihan
puuskassa vapachtoisesti tappaa itsensi vastoin oikeaa ki-
sitystd, tekee jotakin, mitd laki ei salli. Hin siis toimii epi-
oikeudenmukaisesti, mutta keti kohtaan? Ehki valtiota
kohtaan, mutta ei itseddn kohtaan, silld hin kirsii vapaa-
chtoisesti, ja kukaan ei vapaachtoisesti tule epioikeuden-
mukaisesti kohdelluksi. Siksi valtio rankaisee tdstd ja mia-
rid tietyn kunnian menetyksen merkiksi siitd, ettd itsensid
surmaaja toimii epioikeudenmukaisesti valtiota kohtaan.
Ja toiseksi, kukaan ei voi toimia itsedin kohtaan epidoikeu-
denmukaisesti siindkdan mielessi, ettd epdoikeudenmukai-
sesti toimiva ehkd on vain epioikeudenmukainen, mutta
ei tdysin huono.'”!

52



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

Aristoteles tulee siithen tulokseen, ettei ihminen voi olla epioi-
keudenmukainen itseddn kohtaan, koska silloin hin olisi yhtd
aikaa seki syypii epioikeudenmukaisuuteen ettd epioikeuden-
mukaisuuden uhri, miki ei ole johdonmukaista. Niin ollen epi-
oikeudenmukaisuus edellyttdd useampaa kuin yhtd henkilsa.
Aristoteles ei mainitse, millainen syy voisi kelvata itsemurhan
tekemiseen, mutta hin ei suuntaa arvosteluaan itsemurhaan si-
ninsi vaan siithen, mihin itsemurhakandidaatti itsensi surmaa-
malla pyrkii'?. Kovan kohtalon vilttiminen ei kelpaa syyksi
lihted elamisti.

Kuoleminen koyhyyden, rakkausasioiden tai muiden huo-
lien takia ei ole miehekkyyden vaan pelkuruuden osoitus,
silld on pehmeytti paeta vaikeuksia, ja joka uskaltaa tilléin
kuolla, ei tee sitd kuoleman jalouden tihden, vaan vilttdiak-
seen pahaa.'®

Kyreneliiset ja epikurolaiset

Kun maailmankuva on nautintokeskeinen, itsemurhasta voi tul-
la punnitsemisen arvoinen ratkaisu. Sokrateen oppilas Aristip-
pos (435-366 eaa.) perusti kyreneldisen koulukunnan, jonka
periaatteet olivat varsin kaukana Sokrateen opeista. Kyreneliis-
ten mukaan mielihyvi oli rationaalisen elimin ainoa piimairi,
ja Holger Thesleff ja Juha Sihvola toteavat heidin edustaneen
“varsin karkeaa hedonismia”, vaikka heidin oppeihinsa sisiltyi
harkinnan lisiksi se, ettei nautinto saa vahingoittaa muita'*‘. Jos
itsemurha tehtiin esimerkiksi isinmaan puolesta, kyreneldiset
eivit sitd hyviksyneet, mutta yksilollisid tarpeita vastaavan itse-
murhan he kylld sallivat'®®.

Filosofian historiassa poikkeuksellisen itsemurhamyonteinen
filosofi oli kyreneldinen Hegesias (320—280 eaa.)'®, Aristippok-
sen seuraaja, joka timin tavoin piti nautintoa elimin paimii-
rind. Hegesias Kyreneldinen eli Hegesias Peisithanatos (Kuole-
mankannattaja) piti itsemurhaa ratkaisuna elimin ongelmiin.
“Onnellisuus on tdysin mahdotonta, silli ruumis on lukuisten

53



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

kirsimysten tyyssija, sielu kirsii yhdessd ruumiin kanssa ja on
altis jarkytyksille ja sattuma tekee tyhjiksi monet toiveet”, antii-
kin filosofien elimikerturi Diogenes Laertios luonnehtii Hege-
siaan filosofiaa'”’. Lisdksi Hegesias ajatteli, ettd itsemurha on
keino saavuttaa vilinpitimittdmyys sen jilkeen kun on jo koke-
nut elimin nautinnot. Opetustensa vuoksi hin sai porttikiellon
Aleksandriaan'®®. Perimitiedon mukaan Hegesiaan puheet filo-
sofisen itsemurhan puolesta nimittdin vaikuttivat moniin hinen
oppilaisiinsa niin syvisti, ettd nimi todella tappoivat itsensa'®.
Hegesias itse ei kuitenkaan lihtenyt elimisti oman kiden kaut-
ta. Kohtaloonsa alistumisen ohella hin neuvoi niet myos suvait-
sevaisuuteen'”’. On sitd paitsi arveltu, etteivit hinen itsemurha-
neuvonsa olisi olleet suoran toiminnan kehotuksia vaan ettd
niiden tarkoituksena olisi pikemminkin ollut ilmaista, miten
vaikeaa nautinnon saavuttaminen on'".

Kyreneldisten ohella my6s epikurolaiset kannattivat nautin-
non tavoittelua. Heiddn mukaansa mitddn muuta ei edes kan-
nattanut tavoitella sen itsensi vuoksi. Epikurolaiset halusivat
miiritelld itseyden objektiivisesti, jotta ihmiset voisivat tiedos-
taa sen ja oppia siten ymmairtimain, miten toimitaan eettises-
ti"2. Myos heidin tavoitteenaan oli se, ettd ihminen oppisi tar-
kastelemaan elimintilannettaan ulkopuolisen nikékulmasta ja
tekemididn ratkaisunsa ulkokohtaisen puolueettomasti. Epiku-
rokselle (341270 eaa.) nautinto merkitsi tuskan puuttumista.
Kyreneldisistd poiketen Epikuros ei ajatellut, ettd elimissi olisi
mitddn vastenmielistd, silli korkeinta mielihyvdd on viime ki-
dessd sielun saavuttama mielihyvd'”. Nidin ollen onnellinen eli-
mi on ihmisen omassa vallassa. Epikuros sallii itsemurhan, jos
ihmistid kohtaa parantumaton sairaus tai jokin muu vastoinkiy-
minen, jota ihminen ei voi mielensi ponnistuksin hallita*.
Muutoin hin ei puhu itsemurhan puolesta vaan ajattelee, ettd
jos joku viittdd haluavansa kuolla, hinen pitiisi tappaa itsensd
eikd puhua. Kategorinen itsemurhan vastustaja hin ei kuiten-
kaan ole. Hin on kuitenkin kysynyt, mitd mieltd on haluta kuo-
lemaa, kun juuri kuoleman pelko tekee elimistd kammotta-
vaa'”®. Hin suhtautui sallivasti ihmisten eliimellisiin haluihin,

54



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

esimerkiksi nilkdin ja sukupuoliviettiin, mutta hinen paivies-
tinsd oli se, ettd ihmisen suurimmat vaivat koituvat jumalien ja
kuoleman pelkdimisestd, vaikka pelko on tdysin tarpeetonta.
Jumalissa ei ole mitddn peldtcavid, koska he eivit puutu ihmis-
ten asioihin. Kuolemaa ihmisen taas ei tule peliti, koska ato-
meista muodostunut sielu lakkaa olemasta kuolemassa eiki
kuolemaa niin ollen koeta. Kun kuolema saapuu, ihminen ei
endi ole paikalla.

Yhden vastaviitteen mukaan epikurolaisten kanta on liian
intuitionvastainen ollakseen tehokas. Timothy Hill on kontran-
nut, etti epikurolaisen nikokulmasta huomautus paljastaisi
vain sen, miten tiukasti vastaviittdja pitdd kiinni virheellisistd
uskomuksistaan": jos ihminen sanoo kuolemaa pelottavaksi,
hin olettaa asioita, jotka eivit pidd paikkaansa. Ranskalaisen fi-
losofi Léon Meynardin mukaan epikurolaisuus puolestaan
osoittaa, ettd itsemurhan puolustuspuhteet syntyvit defaitismin
ilmapiiristd, eliminvastaisesta tappiomielialasta”’. Nikemys ei
ole sopusoinnussa epikurolaisten omien lihtékohtien kanssa,
silla hellenistiselle filosofialle tyypillisesti heiddn silmamaara-
nain olivat onnellinen elimi ja sen saavuttamisen keinot.

Cicero ja Seneca

Antiikin koulukunnista stoalaiset suhtautuivat itsemurhaan
myonteisimmin, viittdd Yolande Grisé. On vaikea nihdi, mi-
ten joku olisi voinut omaksua asiaan vield positiivisemman kan-
nan kuin kyreneliiset. Stoalaiset kuitenkin kehittelivit opin,
jonka mukaan itsemurha saattaa olla jopa velvollisuus. Niin on
esimerkiksi tilanteessa, jossa itsemurhan tekeminen olisi hyo-
dyksi ystiville tai isinmaalle. Myos ylitsepddsemiton fyysinen
kipu hyviksyttiin itsemurhan perusteluksi. Grisén mukaan sto-
alaiset olivat antiikin ainoita ajattelijoita, jotka tekivit itsemur-
hasta korkeimman mahdollisen filosofisen teon, koska heidin
oppinsa antoi ihmiselle vapauden surmata itsensd kunhan hin
vain tekee sen jirjen mukaisesti.”® Stoalaisille itsemurha ei ollut
pakotie sietimittdmistd elimistd vaan parhaassa tapauksessa se

55



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

oli ihanteellinen pditos jirjen mukaiselle elimille. Itsemurha ei
ollut vapautta paeta elimistd vaan itsemurhan mahdollisuus
antoi ihmiselle vapauden olla juuri sitd, mitd hin haluaa olla,
koska sen ansiosta hinen ei tarvinnut vilittdd ulkoa tulevista
paineista'”.

Stoalaiset jakoivat ihmiset viisaisiin ja muihin. Viisaat toimi-
vat aina jirkevisti, mutta muilla ei sen sijaan ole syyti luottaa
mielipiteisiinsd tai arvostelukykyynsa'®®. Varhaiset stoalaiset
ajattelivat yleensi, etteivit typerykset voi koskaan tehdd perus-
teltua itsemurhaa, mutta myShemmit stoalaiset eivit endd jaka-
neet ajatusta: kisitys typerysten itsemurhasta ja sen mahdollisis-
ta perusteluista kasvatti railon kahden nikemyksen valille''.
Panaitios (n. 185-110) ja Poseidonios (n. 135—51) muuttivat stoa-
laisia oppeja niin, ettd objektiivisuus korvattiin subjektiivisuu-
della: jos stoalaisella oli sisdinen vakaumus, jonka mukaan hi-
nen tuli kuolla, hinelld oli lupa ajatella, ettd hin oli saanut
jumalilta merkin tehdi itsemurha'®.

Klassikkoprosaisti ja eklektikkofilosofi Cicero (106—43 eaa.)
teki pitkdn piivityon sen eteen, ettd filosofinen kirjoittaminen
latinaksi mahdollistui. Filosofina hin sai vaikutteita lahinni
stoalaisilta ja peripateetikoilta, ja kiytinnollispainotteisessa
ajattelussaan hin otti kantaa my®os itsemurhaan. Ciceron mu-
kaan ihmisid ja eldimid yhdistdd pyrkimys sdilyd elimissi, mut-
ta timi pyrkimys ei sinéinsi ole sen paremmin hyvi eikid paha
eikd myoskain itsemurha ole sindnsi hyvi tai paha asia’®. Mut-
ta vaikka itsesdilytysvaisto on luonnollinen, se on myds ongel-
mallinen: jos thminen pitdi jotakin ehdottomasti tavoittelemi-
sen arvoisena, hin voi paityd toimimaan epieettisesti'®. Cicero
on niin ajatellessaan mielen tasapainon asialla. Jos ihminen ha-
vittelee vaikkapa valtaa tai omaisuutta milld hinnalla hyvinsi,
hin voi saavuttaa mielenrauhan vain valtaan pidstydin tai run-
saan omaisuuden koottuaan. Hin on toisin sanoen tehnyt it-
sensi ulkoisesta asiasta riippuvaiseksi eikd hin voi saavuttaa rau-
haa. Viisas sen sijaan piittaa ainoastaan sellaisista asioista, joihin
hin voi itse vaikuttaa. Ainoastaan viisas voi olla onnellinen, kos-
ka hin voi eldi rauhallisin mielin.

56



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

De finibus -teoksessaan Cicero jittdd itsemurhan viisaan har-
kittavaksi. Ongelmana on se, ettd koska viisas saattaa olla pelkki
hypoteettinen olio, jota ei todellisuudessa ole olemassa, kukaan
ei vilttdmaittd péidse perille siitd, onko itsemurha viisaan velvol-
lisuus; tdmi ei kuitenkaan tarkoita, ettd kdytinnon toimintaoh-
jeita olisi mahdoton esittdd'®. Mutta se, ettd vain viisaalla on
oikeus tehdi itsemurha itsensi takia, on ongelmallista my6s toi-
sesta syystd: jos viisas kerran stoalaisen kisityksen mukaan on
ainoana onnellinen, miksi hin luopuisi elimistd vapaachrtoisesti,
jos hin ei tarkastele mitddn muuta kuin omaa etuaan'®?

Toisin kuin Platon, Cicero sallii itsemurhan paitsi ulkoisista
my9s sisdisistd syistd: jos ihminen noudattaa universaalijirkei,
hin voi tehdi itsemurhan. Vanhuus voi toimia itsemurhan
perusteluna, jos se tuo mukanaan vakavia vaivoja — ei muuten.
Itsemurha on paikallaan my®és silloin, kun moraalin vaatimuk-
set painavat ihmisen harteilla niin raskaina, ettei hin enii kiy-
tinnollisesti katsoen ole vapaa'®, ja my6s itsemurha isinmaalli-
sista syistd sopii Ciceron pirtaan. Cicero ylistelee myos
itsemurhaa, jonka Cato nuorempi teki poliittisista syisti. Caesa-
rin kukistettua Scipion joukot Cato surmasi itsensi, koska hin
ei halunnut eldd Caesarin hallitsemassa maassa eiki jittdytyd ti-
min armoille. Cicero korostaa, ettd itsemurha sopi kaiken lisdk-
si hyvin yhteen Caton luonteen kanssa'®:

Mainitsemallani luonteen erilaisuudella on niin suuri mer-
kitys, ettd joskus samassa tilanteessa toinen joutuu riisti-
midn hengen itseltdin, toisen taas ei tule sitd tehdi. Oliko
Marcus Cato eri asemassa kuin nuo toiset, jotka Afrikassa
antautuivat Caesarille? Jos nimi muut olisivat surmanneet
itsensd, sitd olisi ehki paheksuttu, koska he olivart olleet ela-
mintyyliltddn sovinnaisempia ja luonteeltaan mukautu-
vampia.'”’

Seneca (n. 5 eaa.—65 jaa.) toimi senaattorina ja keisari Neron

opettajana, mutta huomasi, etteivit hinen opetuksensa pure
Neroon. Timothy Hill luonnehtii Senecaa Ciceron ty6n pessi-

57



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

mistisemmiksi jatkajaksi. Vaikka Seneca oli Ciceron tapaan
eklektinen ajattelija, itsemurhaa hin kisitteli poikkeuksellisen
johdonmukaisesti, jatkaa Hill."”" Filosofina Seneca oli lisiksi
poikkeuksellinen sikili, ettd hin paitsi kisitteli itsemurhaa tuo-
tannossaan my®s teki itsemurhan. Seneca oli antiikin selvisti
itsemurhasta kiinnostunein filosofi, silli aihetta kisitelliin hi-
nen kirjoituksissaan tuhkatihedin?. Hin oli stoalainen, ja kou-
lukuntansa oppien mukaisesti hin havitteli onnellisuutta, johon
ympiroivit olot eivit vaikuttaisi. Stoalaisen ei pidd menettiid
malttiaan sellaisten asioiden tihden, joihin hin ei voi vaikuttaa.
Hinen tiytyy ottaa niin kohtalon iskut kuin onnenpotkut vas-
taan tyynesti ja harkintakykyidin menettimitti.

Seneca oli harvinaislaatuinen filosofi my®s siksi, ettei hin
tyytynyt pelkistidn kisittelemddn itsemurhaa vaan hin suoras-
taan ylisti sitd"”. Stoalaisen taustansa vuoksi Seneca ei kuiten-
kaan kelpuuttanut millaista itsensi surmaamista tahansa. Akilli-
sesti, kuohuksissa tehty itsemurha ei ole jirjen mukaista
toimintaa, eikd yhtikkisille oikuille antautuminen ole viisaan
arvolle soveliasta. Stoalainen on opetellut koko eliminsi ajan
hallitsemaan tunteitaan, joten hinen tiytyy olla itsensd herra
my®s silloin, kun hin surmaa itsensi.

Pelkkd kuolemankaipuu ei kelpaa itsemurhan syyksi, silld
my®&s libido moriendi on merkKki siitd, ettei pysty hallitsemaan
intohimojaan®™*. Toisin kuin Cicero, Seneca ei luota poliittisiin
hyveisiin, joten hin ei voi nostaa valtiolle hy6dyllisid itsemur-
haajia esikuviksi. Siksi hin kisittdd esimerkillisyyden toisella
tavalla: esimerkillinen ihminen toimii niin, ettei hin anna ul-
koisten vaikutteiden liikuttaa itseddn.”” Kuolema on Senecan
mukaan tdysin ihmisen vallassa, eikd ihminen voi kuolla va-
paana ellei hin ole vapaa. Senecan padperustelu itsemurhan
puolesta on se, ettd itsemurha vapauttaa ihmisen kaikelta ul-
koiselta pakolta ja sallii ihmisen paeta vapaasti kaikelta siltd,
miki uhkaa hinen arvokkuuttaan, kunniaansa ja vapauttaan'”.
Jos ihminen opettelee elimiin pelkiimittd kuolemaa ja on
aina valmis kuolemaan, kuolema on hinelle enidi pelkki valin-
ta'?®. Varhaisemmista stoalaisista Seneca eroaa siini, etti hinen

58



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

mielestddn itsemurhan perusteluna saattoivat toimia paljon
useammat asiat kuin aiemmin oli ajateltu™”.

Seneca itse joutui tekemdin itsemurhan poliittisista syisti.
Hintd syytettiin keisari Neroa vastaan suunnattuun salaliittoon
osallistumisesta, ja siksi Nero mairisi hinet tekemdin itsemur-
han. Antiikin Roomassa kiskystd tehty itsemurha oli erdinlai-
nen etuoikeus, silli nidin tuomittu sai valita kuolintapansa ja
vilttyi sen myotd mestaamiselta®®. Senecan vaimo Paulina il-
moitti haluavansa kuolla michensi kanssa. Seneca hyviksyi pdi-
toksen, koska hin ei historioitsija Tacituksen mukaan halunnut,
ettd hidnen puolisoaan kohdeltaisiin huonosti. Tacitus kuvaa Se-
necan itsemurhaa seuraavasti:

Sitten molemmat avasivat yhdelld veitsen iskulla kisivar-
siensa valtimot. Mutta Senecan vanha ja askeettisten eli-
mintapojen laihduttama ruumis vuodatti verta lijan hitaasti.
Sentakia hin avasi valtimot my6s nilkoissa ja polvitaipeis-
saan. Ankarien tuskien uuvuttamana hin pelkisi masenta-
vansa vaimoaan paljastamalla omat kirsimyksensi, tai ettd
vaimon tuskien niakeminen saisi hinet menettdiméin itsehil-
lintdnsi. Sentakia hin kehotti Paulinaa poistumaan toiseen
huoneeseen.”

Koska Nerolla ei ollut mitdin Paulinaa vastaan, sotilaat kehotti-
vat orjia ja vapautettuja pysdyttimidn verenvuodon, ja Paulina
jii eloon. Senecan omassa ajattelussa korostettiin sité, ettd tir-
kedd tarkkailla itsemurhaajan ilmeitd ja kiyttdytymistd timin
elimin viimeisilld hetkilld, jotta pdistiisiin perille hinen mie-
lentilastaan®*?. Niinpd my6s hanen oman kuolemansa kuvaami-
nen lienee perusteltua.

Senecan menehtyminen oli hidasta ja vitkallista. Hin pyy-
si sen takia lddketaitoon hyvin perehtynyttd uskollista ysti-
vddnsd Statius Annaeusta toimittamaan hinelle myrkkyi,
jolla valtion tuomitsemat viholliset Ateenassa surmattiin ja
jota oli jo kauan sitten varattu tarvetta varten. Mutta kun

59



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

myrkky oli tuotu nautti hin sitd turhaan, silli hinen ji-
senensi olivat jo kylmenneet ja ruumis turta myrkyn vai-
kutukselle. Lopulta hin asettui limpimiin kylpyyn ja
pirskotti vettd lihelld olevien orjien péille sanoen, ettid se
oli hinen juomauhrinsa Juppiter Vapauttajalle. Sitten hi-
net vietiin kylpyhuoneeseen, jossa kuuma hoyry hinet sur-
masi.*”

Senecan kuolemasta tuli kestdvi kuvataiteen aihe. Rubensin
(1577-1640) 6ljymaalaus antaa siitd varsin erikoisen kuvan, kun
taas Michael Wolgemuthin (1434-1519) puupiirroksesta sen si-
jaan vilittyy reilusti annosteltu stoalainen tyyneys. ”Aikalaisten
todistuksen mukaan hin kohtasi kuoleman stoalaisemmin kuin
oli eldnyt”, toteavat Thesleff ja Sihvola®®. Itse hin oli kirjoitta-
nut: "Mutta miksi minun olisi muistettava, etti kohtalo voi teh-
di mitid tahansa sille, joka on elossa, mieluummin kuin ettd
kohtalo ei voi tehdd mitiin sille, joka osaa kuolla?”?

Myohempi stoalainen Epiktetos (n. s0-138) aloitti orjana
mutta jatkoi filosofina. Hinen mukaansa itsemurhan voi tehdi,
jos on kunniatonta jatkaa elimii**. Stoalaisen perinteen mu-
kaisesti Epiktetos ajatteli, etteivit pikaistuksissa tehdyt itsemur-
hat voi tulla kysymykseen. Stoalaisen filosofikeisari Marcus Au-
reliuksen (121-180) mukaan itsemurhaa tdytyy tarkastella ikdin
kuin ulkoapiin: myos itsemurhapaitksen tiytyy olla osa sie-
lunrauhan etsimisen hanketta®”. Niin Epiktetoksen Kisikirja
kuin Marcus Aureliuksen /zselleni ovat edelleen eliminfilosofi-
sesti virittyneen mietekirjallisuuden klassikoita. Stoalainen kisi-
tys itsemurhasta levisi my6s kansan ja orjien joukkoon, ja muun
muassa erddt tuomitut mieluummin tappoivat itsensi kun an-

toivat teloittaa itsensi vikijoukon edessi*®®.

Kristinusko

Kristinuskon jalansijan vahvistuessa yhi tukevammaksi suhtau-
tuminen itsemurhaan alkoi muuttua vihi vihiltd. Kun tarkas-
tellaan filosofian historiassa esitettyjd itsemurhakisityksid, on

60



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

otettava huomioon myds kristinuskon piirissi muotoillut teo-
reettiset argumentit, silli monilla niistd on ollut vaikutusvaltaa
myos myohemmissi maallistuneessa keskustelussa. Kristinusko
on juutalaisuuden ja islamin ohella ainoa uskonto, joka on
muotoillut tiukan itsemurhakiellon, ja linsimaisen kulttuurin
psykologiset, sosiologiset ja lainopilliset nikemykset itsemur-
hasta ovat kasvaneet kristinopin mullasta®”. Filosofi Paul Lud-
wig Landsberg on viittinyt, ettd ainoastaan kristillinen moraali
on asettunut tdysin ehdottomasti itsemurhaa vastaan®’.

Raamatun kirjoissa ei sen paremmin arameaksi, hepreaksi
kuin kreikaksikaan esiinny “itsemurhaa” merkitsevii sanaa, eiki
Raamatussa myoskain esitetd suorasanaista itsemurhakieltoa®!.
Varhaiskristillinen kulttuuri ei myoskddn luonut omaa sanaa it-
semurhalle, eikd itsemurhaa tuomittu yksiselitteisesti*'.

Vanhassa testamentissa on muutama kohta, jotka voidaan
tulkita itsemurhaksi. Sen jilkeen kun Delila oli pettinyt Simso-
nin, jonka voima oli hiuksissa, Simson joutui hiukset leikattui-
na vihollistensa filistealaisten vangiksi. Hinen viimeinen tekon-
sa oli kosto. Tuomarien kirjassa Simson kostaa filistealaisille
niin, ettd hin tietdi surmaavansa samalla itsensi:

Silloin Simson huusi Herraa avukseen ja sanoi: 'Herra, mi-
nun Jumalani, muista minua! Anna minulle vield timin
kerran voimia, ettd saisin yhdelld kertaa kostetuksi filiste-
alaisille molempien silmieni menetyksen!” Simson tunnus-
teli kahta keskipilaria, joiden varassa rakennus oli, ja painoi
oikean kitensi toista ja vasemman kitensi toista pilaria
vasten. Sitten hin sanoi: "Menk46n minulta henki samalla
kuin filistealaisilta!” Simson ponnisti voimansa ddrimmil-
leen, ja rakennus luhistui padmiesten ja kaikkien sisilld ole-
vien péille. Ndin hin surmasi kuollessaan enemmin vihol-
lisia kuin oli surmannut eliessiin. (Tuom. 16:28—30)

Avustettuun itsemurhaan Raamatussa turvautuu Abimelek, joka
epdonnistuu Tebesin valloittamisessa:

61



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Abimelek ryhtyi valtaamaan tornia ja tuli aivan sen juurelle
sytyttidkseen oven palamaan. Silloin muuan nainen pudot-
ti hinen paihinsi jauhinkiven, ja hinen kallonsa murtui.
Hidissdin Abimelek huusi aseenkantajansa luokseen ja sa-
noi hinelle: "Vedi miekkasi esiin ja surmaa minut. Muuten
minusta sanotaan: 'Nainen tappoi hinet.”” Aseenkantaja
pisti Abimelekin miekallaan kuoliaaksi. (Tuom. 9:52—54))

Saul puolestaan yrittdd avustettua itsemurhaa, mutta joutuu
tekemiin itsemurhan tout court:

Silloin Saul kiski aseenkantajaansa: “Tartu miekkaasi ja l4-
vistd minut! Muuten nuo ympirileikkaamattomat tulevat
ja lavistavit minut ja hidpiisevit minut.” Mutta kun aseen-
kantaja ei uskaltanut sitd tehdd, Saul otti itse miekan ja
heittdytyi sithen. Nihdessdin Saulin kuolleen my6s aseen-
kantaja heittiytyi miekkaansa ja seurasi Saulia kuolemaan.
(Sam. 31:4—5)

Itsensd surmaajien joukkoon liittyy vield Ahitofel:

Mutta kun Ahitofel niki, ettei hinen neuvoaan noudatettu,
hin satuloi aasin ja palasi kotiin omaan kaupunkiinsa. An-
nettuaan madriykset talonsa asioista hin hirttdytyi. (2 Sam.
17:23)

Kristillisen kulttuurin tunnetuin itsemurhaaja on kuitenkin
Juudas. Perimitiedon mukaan Juudas hirtti itsensi sen jilkeen,
kun hin oli saanut palkkion Jeesuksen kavaltamisesta. Raama-
tussa hinen itsemurhaansa ei kuitenkaan tuomita suoralta ki-
deltd. Syynd on ehki se, ettd hin oli pelastushistorian keskeinen
vilikappale. Juudaksen kuolemasta kerrotaan ainoastaan Mat-
teuksen evankeliumissa; muut evankelistat eivit episodista ker-
ro. Juudaksen itsemurha kuvataan lakonisesti ja moraalista kan-
taa ottamatta:

62



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

Kun Juudas, Jeesuksen kavaltaja, niki ettd Jeesus oli tuo-
mittu kuolemaan, hin katui tekoaan. Hin vei saamansa
kolmekymmenti hopearahaa takaisin ylipapeille ja van-
himmille ja sanoi: *Tein viirin, kun kavalsin viattoman
veren.” Mutta he vastasivat: "Miti se meiti litkuttaa? Oma-
pa on asiasi.” Silloin Juudas paiskasi rahat temppeliin, meni
pois ja hirttdytyi. (Matt. 27:3—s5)

Vasta kirkkoisi Augustinus (354—430) lisisi Juudaksen petoksen
rinnalle syyt6ksen itsemurhasta?. Augustinus oli ensimmiinen
kristillinen teologi, joka kehitti jirjestelmillisen itsemurhakiel-
lon, ja suuri osa Augustinuksen perusteluista on edelleen kiy-
tossd. Ensimmiiset kristilliset argumentit itsemurhaa vastaan
hin esitti teoksissaan Jumalan kaupunki ja De libero arbitrio™.
Hin péitteli kymmeneen kiskyyn sisiltyvin murhaamiskiellon
pohjalta, ettd jos ihmisen tappaminen on murhaamista, mys
itsensd tappaminen on murhaamista. Hinen muotoilemansa
kiellon ehdottomuus tuotti hinelle tulkintaongelmia, mutta
hin selitti Simsonin ja marttyyrineitsyt Pelagian tapaukset par-
hain piin: ainoa mahdollinen selitys heiddn toimiinsa on se,
ettd he ovat saaneet Jumalalta kiskyn tappaa itsensd””. Simso-
nin ja Pelagian kohtalot eivit kuitenkaan olleet ainoita, jotka
tuottivat ongelmia. Varsinaiseksi pulmaksi muodostui itsemur-
han ja marttyyriuden erottaminen toisistaan. Niille, jotka tar-
kastelivat moraalia teologian valossa, klassinen ongelma oli
nainen, joka tappaa itsensi vilttdikseen raiskauksen®®. On
midrittelykysymys, voidaanko tilanteessa edes puhua itsemur-
hasta, silld uhri ei ensisijaisesti havittele omaa kuolemaansa
vaan pyrkii vilttimiidn vield epiamiellyttivimpani pitiminsi
kohtalon.

Mutta itsemurhavastaisuus oli lisd4ntynyt jo ennen Augusti-
nuksen aikaa. Vaikutusvaltaiseen asemaan 200-luvulla noussut
uusplatonismi oli tehnyt itsemurhan kieltdimisestd yleistd?”, ja
vihitellen kristillinen kirkko otti asiaan yhd ankaramman kan-
nan. Vuonna 348 Karthagon kirkolliskokous paitti, ettei itse-
murhaan saa pyrkid, ja vuonna 381 Aleksandrian piispa

63



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Timotheos ilmoitti, ettei itsensd surmanneiden puolesta enidi
rukoilla?®. Kiristillisen itsemurhakiellon perustana ei ole se,
ettd pyrittdisiin estimiin kristittyjen kuoleminen sukupuut-
toon, vaan se, ettd kielto heijastelee Jumalan ja ihmisen suh-
detta: koska ihminen kuuluu Jumalalle, itsemurha on Jumalan
tahdon vastainen teko?”. Thmisen asema Jumalan omaisuute-
na saa aikaan sen, ettei ihminen voi tehdi elimilleen miti ta-
hansa.

On kuitenkin muistettava, ettd vaikka kristillinen teologia
omaksui itsemurhaan poikkeuksellisen kielteisen linjan, kansa
ei aina jakanut tiydellistd itsemurhakieltoa’®. Itsemurhaajan
sielun saatettiin ajatella jadvin vainoamaan itsemurhapaikkaa,
ja itsemurhapaikkoja saatettiin peliti jopa satoja vuosia tapah-
tuman jilkeen?”'. Itsemurhakieltoon liittyy myos se, etti jo kiel-
lon rikkominen sininsi osoittaa kiellon rikottavuuden???; kiel-
toa ei tarvittaisi, jos kielletyn teon tekeminen olisi mahdotonta.

Filosofi Margaret Pabst Battin on jopa epiillyt kristillisen
teologian joutuneen luomaan niin voimakkaita kieltoja itse-
murhaa vastaan siksi, ettd kristinusko kehottaa itsemurhaan voi-
?% — uskonnon perus-
taja Jeesuksen kuolema voidaan ymmirtid itsemurhaksi.
Ihmisen identiteetin, sielun kuolemattomuuden, vapauden ja
itsemurhan neliyhteys on antanut kristinuskossa saman raken-
teen sekd Jeesuksen uhrikuolemalle ettd opetukselle siitd, ettd
elimidi on vain kestettdvid®*. Kuolema vapauttaa sielun ikuiseen
elimdin, mutta kuolemaa ei saa aiheuttaa itse. Kun maallinen
elimid on pelkki viliaikainen murheen alho matkalla kohti
ikuista onnea, on kuitenkin helppo ajatella, etti olisi kunniallis-
ta hankkiutua taivasten valtakuntaan omachroisesti. Kristillinen
teologia sallii myos mahdollisuuden ajatella, ettd tappamalla it-
sensi vilttdd tekemistd endd enempii syntid. Varhaiskristittyjen
alttius hankkiutua marttyyreiksi antaa ymmirtdd, ettd monet
todella ajattelivat ndin. Varhaiskristillisistd lahkoista erityisesti
donatolaiset rohkaisivat jisenidin tekemiin itsemurhan, silld
heidin mukaansa oli kristityn velvollisuus kuolla uskonsa puo-
lesta®”. Augustinuksen itsemurhakielto oli niin jyrkki osittain

makkaammin kuin mikiin muu uskonto

64



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

siksi, ettd hin joutui reagoimaan donatolaisia vastaan®*. Aikai-
semmista kristillisistd ajattelijoista esimerkiksi Tertullianus (155—
230) oli pitinyt Jeesuksen kuolemaa itsemurhana, mutta Augus-
tinus halusi vastustaa donatolaisia: hin ei voinut hyviksyi oppia,
jonka mukaan on jirkevintd tehdi itsemurha heti kasteen saatu-
aan®”.

Tuomas Akvinolainen (1225-1274) jatkoi Augustinuksen lin-
jalla. Kahteen aikaisemmin muotoiltuun kieltoon — ensimmii-
sen mukaan ihminen kuuluu Jumalalle, kuten Augustinus sanoi,
ja toisen mukaan itsemurha vahingoittaa yhteiskuntaa, kuten
Aristoteles sanoi — hin lisdsi kolmannen: itsemurha rikkoo ih-
misen luonnollista pyrkimysti siilyd olemassa??®. Teologisten
argumenttien ohella Tuomas vetosi siis luonnolliseen lakiin:
koska ihminen luonnostaan rakastaa itseddn ja tahtoo jatkaa
olemistaan, itsemurha on luonnonvastainen teko??’. Tuomas
piti itsemurhaa kolminkertaisena rikoksena. Itsemurhaaja tekee
rikoksen itseddn, yhteiskuntaa ja Jumalaa vastaan®’. Augusti-
nuksen tavoin myos Tuomas salli yhden poikkeuksen: itsemur-
ha on sallittu, jos se tehddin Jumalan kiskysta.

Modernista nikokulmasta Tuomaalta saatettaisiin kysyd,
mitd hinen perusteluilleen tapahtuisi, jos paljastuisi, ettd ih-
miselld on synnynniinen taipumus itsemurhakiyttdytymiseen
ja hidn niin ollen olisi luonnostaan itsetuhoinen. Tuomas ehki
ohittaisi kysymyksen vastaamalla, ettei luonnontieteellisesti
loydettyyn ihmisluontoon kiy vetoaminen, kun puhutaan sii-
td, millaiseksi Jumala on ihmisen luonut. Margaret Pabst Bat-
tin on sitd paitsi huomauttanut, ettei tillaisilla nikokohdilla
olisi vélttdmattd mitddn merkitystd itsemurhan moraalisen ar-
vioimisen kannalta. Pyromaanin toiminnasta ei tule yleisesti
hyviksyttavad, on hinen sisiinen sytykkeensi miten polttava
tahansa, eivitkd moraaliset arviot ylipddnsi perustu ihmisten
synnynndisiin taipumuksiin. Siitd, ettd ihmiselld on luonnolli-
nen taipumus tehdi jotakin, ei seuraa, ettd hinen pitiisi tehdi

niin.?!

65



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

More, Montaigne ja Spinoza

Eutanasian puolestapuhujat ovat kohottaneet renessanssihuma-
nisti ja yhteiskuntafilosofi Thomas Moren (1478-1535) armo-
kuoleman puolustamisen ikoniksi. More nimittiin kirjoitti tun-
netuimmassa teoksessaan Utopia (1516), ettd elimisti on
viisainta hankkiutua eroon, jos se on pelkkii kidutusta:

Mutta jos tauti ei ole vain parantumaton vaan lisiksi aihe-
uttaa jatkuvaa tuskaa ja kirsimystd, silloin papit ja viran-
omaiset vetoavat siihen, ettd potilas ei endd pysty mihin-
kddn tehtdviin elimissid vaan on taakaksi toisille ja vaivaksi
itselleenkin ja eldd pelkkii varjoelimai. He neuvovat, ettei
hinen pitiisi endd ruokkia tuota tuhoisaa tautiaan eiki epi-
roidéd kuolla, koska elimi on hinelle kidutusta; hinen pi-
tdisi toiveikkain mielin joko itse vapauttaa itsensi katkeras-
ta eldmistddn tai vapaachtoisesti sallia toisten auttaa itsensi
siitd eroon. Potilaalle selitetiin, ettid koska hin ei kuolemal-
laan katkaisisi mitdin miellyttivid olotilaa vaan pelkistiin
kirsimykset, se olisi viisas teko, ja koska hin seuraisi tdssi
asiassa pappien eli Jumalan tulkkien neuvoja, hin toimisi
my0s pyhisti ja hurskaasti. Ne jotka vakuuttuvat tistd pu-
heesta, joko vapaachtoisesti paastoavat itsensi hengilti tai
nautittuaan unilddkettd nukahtavat pois ilman mitddn kuo-
leman tuntemusta. Jos joku ei titd halua, hinti ei vapaute-
ta elimisti vastoin tahtoaan, ja hinti kohdellaan yhti huo-
maavaisesti kuin ennenkin. Tillaiseen vakaumukseen
perustuvaa kuolemaa pidetdin kunniakkaana. Mutta jos
joku surmaa itsensi tavalla, jota papit ja senaatti eivit hy-
viksy, hinen ei katsota ansaitsevan tavallista eikd poltto-
hautausta vaan hinet heitetddn hipeillisesti hautaamatta
suohon.”?

Timi on poikkeuksellisen itsemurhamyonteistd puhetta mie-

heltd, joka myShemmin kanonisoitiin pyhimykseksi. Vaikka
eutanasian puolustajat ovat nostaneet Moren nikemyksensi

66



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

filosofianhistorialliseksi takuumieheksi, Moren itsemurhakisi-
tyksiin syventynyt Paul D. Green on todennut, ettd seki ne,
jotka tuomitsevat Moren itsemurhan hyviksymisestd, ettd ne,
jotka ylistavit hintd eutanasiamyonteisestd vapaamielisyydestd,
ymmirtivit Uropian tekstin vddrin. Utopian asukkaat eivit ole
kristittyja eikd heiddn moraalinsa ole kristittyd moraalia. Mo-
ren tarkoituksena oli luoda kuva maasta, jonka asukkaat ovat
hyveellisid pakanoita, ja siksi hin kiytti hyvikseen klassista an-
tiikkia.”? Utopian asukkaiden tapojen ei ole tarkoitus heijastel-
la Moren omia kristillisid nikemyksia.

Greenin mukaan More ei hyviksynyt itsemurhaa missdin
muodossa. Kun More ajautui paavia kannattavien nikemysten-
sd vuoksi ristiriitaan Englannin vallanpitdjien kanssa ja hinet
vangittiin Lontoon Toweriin, hin Kirsi seki rintavaivoista ettd
virtsakivistd mutta tarkasteli tilannettaan ajatellen, ettd vastoin-
kdymiset ovat osa Jumalan suunnitelmaa ja itsemurha sitd vas-
toin védirin®“. Niin ollen Uropian vapaachtoista kuolemaa kiisit-
televd jakso olisi pelkkd antiikin oppien heijastuma, jonka
perusteella ei pidi tehdi johtopiitoksia Moren omista nike-
myksisti. Moren eliminvaiheiden valossa Greenin nikemys on
uskottava.

Skeptisismistd ja stoalaisuudesta vaikutteita ammentanut es-
seisti Michel de Montaigne (1533-1592) sen sijaan ei ollut kristil-
linen ajattelija. Hin kuului niihin, joiden mukaan filosofia
opettaa ihmistid valmistautumaan kuolemaan. Hinelle kuolemi-
sen taito on olennainen osa elimintaitoa’”, ja hintid on myds
sanottu ensimmadiseksi uuden ajan filosofiksi, joka otti vilimat-
kaa kristilliseen itsemurhaetiikkaan®®. Valistusfilosofi La Met-
trie kutsui Montaignea “ensimmiiseksi ranskalaiseksi, joka us-
kalsi ajatella®®’. Esseidensi toiseen niteeseen sisdltyvissd
kirjoituksessa "Kean saarella vallinnut tapa”*® hin toteaa, ettd
”[v]apaachtoinen kuolema on kaunein. Elimi on riippuvainen
muiden tahdosta, kuolema omasta tahdostamme. Meidin ei
pidd missiin noudattaa omia tuntemuksiamme yhti tarkasti
kuin tissd. [...] Elimi on orjuutta, jos siitd puuttuu vapaus
kuolla”®’. Montaigne viittaa stoalaisten kisitykseen siitd, ettd

67



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

viisas voi poistua elimistd tdysivoimaisena kunhan vain tekee
sen oikeaan aikaan. Montaigne katsoo, ettd ihmisen elimi on
hinen omaa omaisuuttaan, ja siksi hin saa tehdi silld mielensi
mukaan:

Samoin kuin en riko varkaille tarkoitettua lakia, kun vien
mennessini oman omaisuuteni tai leikkaan auki oman
kukkaroni, enki tuhopolttajille tarkoitettua lakia, kun pol-
tan oman metsini; samoin en mydskdin ole sidottu nou-
dattamaan murhaajille tarkoitettuja lakeja, kun riistin
oman henkeni.?*

Montaigne sanoutuu siis irti Augustinuksen kisityksestd, jonka
mukaan itsemurha on murha. Hin tuntee kuitenkin yleisimmat
itsensd surmaamista vastaan esitetyt perustelut: ihmiselld on
lupa lihted elimistd vasta Jumalan luvalla, vastoinkdymisten
kestiminen vaatii enemmain kuin kuolema, on pelkurimaista
paeta kohtaloa, ja kun ihminen kuolee, jiljelle ei jad endd ke-
tddn, joka olisi vapautunut kuoleman katkaisemista vaivoista**.
Itsetuho voi aiheutua mielen jarkkymisestd, eikd koskaan tied,
mitd huomenna saattaa tapahtua.

Mielessd temmeltivit harhat saavat huutia, kun Montaigne
miettii, milloin itsensi surmaaminen voisi olla sallittua. Hin
vetoaa Pliniuksen auktoriteettiin ja toistaa timin kisityksen,
jonka mukaan kivet virtsarakossa ovat painavin syy tappaa it-
sensd**?. Ajatus siitd, ettd ihmiselld on oikeus tappaa itsensi
tuskallisten fyysisten vaivojen vuoksi, on periisin jo antiikista.
Fyysisen kivun vilttimisen ohella Montaigne tuntuu ajattele-
van, ettd hipedn karttamiseksi on paikallaan surmata itsensi tai
joku muu. Hin kertoo hyviksyvisti muun muassa sisilialaises-
ta, joka turkkilaisten hyokitessd tappoi ensin hehkeit tyttiren-
sd, sitten niiden didin ja hyokkisi lopulta turkkilaisten kimp-
puun ja péityi nididen paloiteltavaksi**. Sitten hin kertoo
episodin, joka makaaberiudessaan ansaitsee tulla siteeratuksi
kokonaisuudessaan:

68



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

Minulle on kerrottu ylhiissyntyisestd vangista erdissd rans-
kalaisessa vankilassa: Kun hinen vanhempansa saivat tietdd
varmuudella, ettd hinelle langetettaisiin kuolemantuomio,
he halusivat estdd niin hipeillisen lopun ja hankkivat papin
kertomaan hinelle, ettd oli erittdin tehokas keino piddstd
vapauteen. Hinen piti uskoa henkensi erddn pyhimyksen
suojelukseen, esittdid tille tietty pyyntd ja sen jilkeen olla
viikon ajan nauttimatta mitdin ravintoa, tunsipa hin itsen-
sd miten heikoksi ja voimattomaksi tahansa. Vanki noudat-
ti neuvoa, ja ymmirtimittd mitd hin oli tekemissid hin
vapautti silld tavoin itsensd hengestiin ja vaarasta.”**

Nimettomiksi jddvin vangin tapausta on vaikea mieltdd itsemur-
haksi, koska vanki tuskin itse suunnitteli surmaavansa itseiin. Se,
ettd Montaigne Kkisittelee tapausta itsensd surmaamisen yhtey-
dessd, paljastaa kuitenkin, ettei hinelld ollut kiytettivissdin “it-
semurhan” kaltaista suhteellisen selvirajaista kattokisitettd. Oli
miten oli, Montaigne paityy hyviksymiin itsensi tappamisen
ainakin jos kestimiton kipu tai pelko hirvittdvistd kuolemasta
sithen ajavat. Olennaista on se, etti Montaigne kiistdd itsemur-
han kuuluvan abstraktien moraalikysymysten piiriin. Itsemur-
han ongelmaa ei voi pohtia ehdottomasti vaan kysymys itsemur-
hasta on ratkaistava aina tilannekohtaisesti*®. Niin Montaigne
ottaa askeleen kohti yleisluontoisia pohdiskeluja tilannekohtai-
sempaa moraalia.

Sen paremmin More kuin Montaigne ei ajatellut, ettd itse-
murha olisi jossain mielessi mahdoton teko. Benedictus de Spi-
noza (1632—-1677) sen sijaan péityi tillaiseen tulokseen. Seki ai-
kakauden teologit ettd laakarit pitivit itsesdilytysvaistoa ihmisen
voimakkaimpana vietting, joten sen kumoutuminen vaati seli-
tyksen?. Spinozan mukaan ihmisen conatus eli halu pysytelld
olemassa on niin vahva, ettd on mahdoton kuvitella jonkun sur-
maavan itsensd omasta tahdostaan. Etiikassaan hin toteaa yksi-
kantaan, ettd ”[m]ikiin olio ei voi tuboutua muusta kuin ulkoi-
sesta syystd” ja ettd ”[jlokainen olio pyrkii siilymdin olemisessaan,
sikdli kuin siitd riippuu”*”. Toisin sanoen olio voi tuhoutua vain

69



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

ulkoisista syistd, ei sisdisistd. Spinozalle itsesdilytyspyrkimys co-
natus ei ole vapaaseen tahtoon liittyvi asia vaan olion synnyn-
ndistd rakkautta olemassaoloonsa?®®. Itsemurhan aiheuttaa aina
jokin ulkoinen syy, tekee meidin sitten mieli kutsua sitéd fyysi-
seksi tai psyykkiseksi. Spinoza-tutkija Jon Miller on todennut,
ettd Spinozan filosofian valossa itsensi murhaaminen on anka-
rasti ottaen mahdotonta?. Spinoza ilmaisee asian niin:

Korostan, ettei kukaan kieltdydy ruuasta tai tee itsemurhaa
oman luontonsa vilttimittdmyydestd, vaan ulkoisten syi-
den pakottamana, miki voi tapahtua hyvin monella tavoin.
Yksi ndet tappaa itsensd, koska toinen pakottaa hianet sithen
tarttumalla hinen kiteensd joka sattuu pitimiin miekkaa
ja kddntdd sen hinen sydintidn kohti; toisen taas, kuten
Senecan, on tyrannin kiskystd pakko avata valtimonsa: hin
siis tahtoo vilttdd suuremman pahan valitsemalla pienem-
min; joku taas tekee itsemurhan, koska piilevit ulkoiset
syyt ohjaavat hinen mielikuvitustaan ja vaikuttavat hinen
ruumiiseensa siten, etti se omaksuu toisen, aiempaan nih-
den vastakkaisen luonnon, misti tajunnalla ei voi olla ideaa.
[...] Mutta ettd ihminen oman luontonsa vilttimictomyy-
destd pyrkisi siihen, ettei olisi olemassa tai muuttuisi toi-
seksi lajiksi, on yhtd mahdotonta kuin etti tyhjistd syntyisi
jotain, kuten jokainen pienelld pohtimisella voi havaita.*

Spinozan nikemysti on tulkittu niin, ettd kyky tehdi itsemur-
ha ei kuulu itsemurhaajan persoonaan, mutta jos ulkoiset olot
ajavat riittdvin voimakkaasti itsemurhaa kohti, ihmisen kyky
pysytelld hengissi ei enid riitd vaan ihminen alkaa toimia itse-
tuhoisesti®. Niin ollen ihminen tappaa itsensi ainoastaan ul-
koisten syiden pakottamana, ei koskaan sisiisestd luonnostaan.
Jos tunnustetaan ajatuksen koko painavuus, on tunnustettava
myos itsemurhan mahdottomuus. Modernit tulkinnat ovat
vaarassa viedd Spinozan argumentilta terin, jos ne tarttuvat sii-
hen tarkoituksenaan pelastaa itsemurhan Kkisite, siis tarkastella
Spinozan viittdmii siltd kannalta, mistd nakokulmasta hinen

70



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

perusteluittensa ottaminen huomioon antaisi edelleen mahdol-
lisuuden jatkaa itsemurhan kisitteen soveltamista totuttuun
tapaan. T4lloin ajatellaan, ettd itsemurhan kisitteen kiyttokel-
poisuus on ja pysyy. Spinozan sille esittimi haaste jid huo-
miotta.

Spinozan ajattelutapaa on arvosteltu siitd, ettd viime kidessd
se hivittdd itsemurhan ja muunlaisten kuolintapojen erottelun.
Siitd puolestaan seuraa, ettd myos esimerkiksi masennuksen
vuoksi tehdyn itsemurhan ja sankarillisen uhrautumisen erotta-
minen toisistaan muuttuu mahdottomaksi, kaikki kun on yhti
ja samaa ulkoisten syiden taakan alle lannistumista®?. Nike-
myksessd ei oteta huomioon, ettei Spinoza pyri arvioimaan itse-
murhaa moraalin nikokulmasta. Se, ettei itsemurha sovi yhteen
ihmisen luonnon kanssa, on ontologinen, ei moraalinen asia.

Nykylukijat ovat ymmirtineet Spinozan kannan muun
muassa niin, ettd itsemurhien lisidntyminen kertoo yhteisestd
epdonnistumisesta. Ei ole onnistuttu luomaan ympirist64, jossa
ihmisen synnynniinen sdilymishalu voisi toimia*?. Tulkinnan
riskind on se, ettd sen perusteella itsemurhat voidaan panna
jaannoksettomaisti yhteiskunnan syyksi.

Valistus

Valistuksen aikakaudella suhde itsemurhaan muuttui. Moraali-
sia tuomioita ei enid jaeltu aivan samaan tapaan kuin ennen.
Vaikutusvaltaisimman itsemurhan apologian kirjoitti ruotsa-
lais-saksalainen kirkonmies Johann Robeck, joka myos paitti
eliminsi itsemurhaan: Robeckin filosofi-ihanteen mukainen
ajattelija suhtautuu elimiin vilinpitimittdmisti ja asettaa
kuoleman elimin edelle. Sielun kuolemattomuus ei huoletta-
nut Robeckia: jos sielu on kuolevainen, itsemurha ei ole sen
kummempi asia kuin kuolema ylipdinsi, kun taas kuolematto-
malle sielulle on vain hyvi paistd vapautumaan ruumiin kah-
leista. Lisiksi Robeck kehitti voimallisen vasta-argumentin
kristillisperiiselle ajatukselle, jonka mukaan ihminen ei saa
tappaa itsedin, koska elimi on Jumalan antama lahja. Robeck

71



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

nimittdin vastasi, ettd lahjoittaminen tekee lahjasta saajan
omaisuutta, ja niinpi timi voi tehdi lahjalle mitd mielii®*. Ro-
beck aikoi kirjoittaa aiheesta viitdskirjan, mutta Uppsalan ark-
kipiispa kielsi hintd. Niinpd Robeck muutti Ruotsista Saksaan,
missd hin ryhtyi jesuiitaksi. Kesilld 1735 hin ilmoitti aikeistaan
tehdi itsemurha, souti merelle ja hukuttautui.”

Nykyisin Robeckin panos aikansa filosofiseen keskusteluun
muistetaan ainoastaan itsemurhan yhteydessi. Hinestd on tul-
lut unohdettu ajattelija, jonka latinankielisistd kirjoituksista ei
juuri ole vaivauduttu ottamaan uusia painoksia. Niitd ei ole
mydskiin kidnnetty, vaikka Robeckin Exercitatio philosophia de
morte voluntaria (1736) epdilemittd puolustaisi paikkaansa filo-
sofisen itsemurhakirjallisuuden kaanonissa. Tdydellisesti Ro-
beck ei kuitenkaan ole vaipunut unholaan, silld hinet mainitaan
sivumennen nimeltd esimerkiksi Voltairen romaanissa Candide
(1759).

Robeckin avauksien tapaan valistusajattelu korosti vapautta
ja jirked ja pyrki heikentimiin auktoriteetteja, mutta henki-
sen ilmapiirin muutos ei johtanut yleiseen itsemurhamyén-
teisyyteen. Valistusajattelijoiden eripurainen joukko ei ollut
yksimielinen edes itsetuhon tekoja tarkastellessaan. Varhaisva-
listaja Montesquieu (1689-1755) ei puolustanut itsemurhaa
vaan yritti ymmartdd, miksi joissain maissa tehddin itsemur-
hia®®. Persialaiskirjeissiin (1721) hin ihmetteli lakeja, joita it-
semurhaa vastaan sididetddn. Lakien hengessi (1748) hin puo-
lestaan asetti vastakkain muinaiset roomalaiset ja oman
aikansa englantilaiset; hinen mukaansa itsensi tappaminen
liittyi roomalaisten ajatteluun ja heidin tapoihinsa eivitki he
koskaan surmanneet itseddn ilman syyti, mutta englantilaiset
sen sijaan tekivit itsemurhia jopa onnensa kukkuloilla, koska
heidin fysiologinen rakenteensa altisti heidit elimain kyllds-
tymiselle. Jossakin saattaa olla syytd pitdd voimassa itsemurhan
kieltdvid lakeja, paitteli ilmaston ja ruumiinrakenteen vaiku-
tukseen uskonut Montesquieu, mutta englantilaisia itsemur-
han tiimoilta ei ole syyti rangaista sen enemp3ii kuin vihimie-
lisid.>”

72



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

Valistuksen hiirikko Julien Offray de La Mettrie (1709-1751)
esitti antiikin hengessi, ettd elimistd on osattava lihted kylmi-
verisesti. Materialistina hin ajatteli, ettd kuolema merkitsee yk-
sinkertaisesti kaiken loppua. Siksi hin liitti filosofian ldheisesti
kuoleman opettelemiseen:

Se, joka vapisee kuoleman lihestyessd, muistuttaa lasta,
joka pelkidd kummituksia ja henkii. Kalpea aave voi koput-
taa ovelleni milloin tahtoo, en kauhistu lainkaan. Vain filo-

sofi on urhea siind, missi useimmat urheat eivit lainkaan
ole.>®

Mutta vaikka La Mettrie ylisti kuolemisen taitoa filosofille
ominaisena kykyni, hin ei kehottanut ihmisid riistimiin
omaa henkedin. Pidinvastoin: vaikka hin heritti omana aika-
naan pahennusta pitkille viedylld materialismillaan, kaikki
hinen tuotannostaan loytyvit maininnat itsemurhasta puhu-
vat elossa pysyttelemisen puolesta. Hin totesi, ettei hin aio
levittdd stoalaisuuden myrkkyi: vaikka joku olisi kylldstynyt
maailmaan, timin pitdisi silti pysytelld elossa — uskonnon voi-
min, jos muu ei auta. Parasta hinen mukaansa oli kuitenkin
turvautua inhimillisyyteen, silld jirkiolennolle uskonto on sa-
tua, mutta jirkiolentoon vetoavat vaimon ja rakastajattaren
kyyneleet seki ajatus siité, ettd itsemurhaaja riistdd itsensd per-
heeltddn, ystiviltddn ja isinmaaltaan®”. La Mettrien kirjallisen
tyylin vuoksi on vaikea pdisti perille siitd, milloin hin on va-
kavissaan ja milloin ei, mutta tekstiote lienee tulkittava argu-
mentiksi itsemurhaa vastaan.

Teoksessaan Anti-Sénéque (1748) La Mettrie esitteli kisityk-
siddn onnesta. Hin asettui aistionnen puolelle ja kiisti tdysin
jarjen tai tiedon merkityksen onnellisuuden saavuttamisessa®®.
Niin hin asettui useimpien antiikin koulukuntien filosofiakasi-
tystd vastaan. Hin korosti, ettd filosofin tehtdvini on pysytelld
nykyhetkessi menneisyyttd mirehtimittd ja tulevaisuutta pel-
kiddmitea®'. Hin pohti, pitdisiko ihmisen jatkaa elimii kun
siind ei ole mitddn hyvia vaan pelkkii vastoinkdymisid, mutta

73



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

hinen mukaansa itsemurhan puolesta voidaan esittdd vain “pe-
tollista sofismia, poeettista intoa ja pikkumaista suurisieluisuut-
ta’; jos viisas pystyy kohottautumaan ajatuksissaan ihmiskun-
nan ylipuolelle, hin ei my6skddn suosittele itsemurhaa, silld
moinen todistaa ainoastaan kyvyttomyydestd seurata omia op-
pejaan®®. Itse asiassa La Mettrie kddntdd kuoleman pohtimiselle
annetun painon sekd Senecaa ettd sindnsi ihailemaansa Mon-
taignea vastaan. Kuoleman alituinen pohtiminen estid ihmistd
nauttimasta elimistd. Vaikka La Mettrie korosti, ettd filosof
osaa kuolla, filosofi ei hinen mukaansa kiinniti huomiotaan
kuolemaan vaan elimiin.

Jean-Jacques Rousseaun (1712-1778) kirjeromaanissa La nou-
velle Heloise (1761) yksi padhenkildistd, Saint-Preux, suunnittelee
itsemurhaa, mutta hinet vakuutetaan luopumaan siitd. Keskus-
telun aluksi Saint-Preux kiy ldpi yleisimmit itsemurhaa vastaan
esitetyt argumentit. Hinen mukaansa ihmiselld on luonnollinen
oikeus vilttdd uhkaavaa pahaa, ja niin ollen ihmiselld on vapaus
tappaa itsensi jos hin ei tuota teollaan vahinkoa muille. Jos ih-
minen on saanut eliminsi Jumalalta, hin saa tehda silli mielen-
si mukaan, silli ihminen on saanut myos raajansa Jumalalta
mutta voi silti turvautua amputaatioon kuolion uhatessa. Saint-
Preux kiistdd jopa Platonin Faidonin auktoriteetin: hin toteaa,
ettd jos itsemurhan kieltdmiselle olisi perusteluja, Sokrates olisi
tarkastellut niitd tarkemmin, ja lisad, ettd juuri Faidon oli kah-
desti Caton luettavana ennen kuin timi luopui elimistd. Hin
mydntid, ettd on olemassa muihin kohdistuvia velvollisuuksia,
jotka vaativat ihmistd pysyttelemidin elossa, mutta toisaalta esi-
merkiksi isinmaan etu tai vaikeudet lasten ruokkimisessa suoras-
taan velvoittavat itsemurhaan.2® Milord Edouard kuitenkin
voittaa Saint-Preux’n elimille korostamalla, etti ihminen on
hyddyllinen jo pelkkii eldvyyttidin, ja toteamalla, ettei ole Saint-
Preux’n asia verrata itseddn suuriin roomalaisiin.

Vuoden 1765 Encyclopédie sisilsi artikkelin “suicide”, jossa
Denis Diderot asettui itsemurhaa vastaan. Hin perusteli vaalia
silld, ettd itsemurha rikkoo itsesiilytysvaistoa, Jumalan lakeja
ja yhteiskuntaa vastaan. Ndin hin otti huomioon aristoteelis-

74



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

spinozalaisen, platonistis-kristillisen ja valtiodemokraattisen
itsemurhakiellon perinteen. Toisaalta hin totesi, ettei itsemur-
ha ole rikos, jos se tehddin mielenvikaisena tai synkin melan-
kolian vallassa.?**

D’Alembert (1717-1783) piti itsemurhaa rikoksena yhteiskun-
taa vastaan: itsemurhaa ei siis endd estdnyt niinkdin jumalalli-
nen jirjestys tai valtio vaan ihmisten yhteisyys. D’Holbach
(1723-1789) puolestaan esitti Morale universelle ou les devoirs de
Ihomme fondeés sur la nature —kirjassaan (1776), ettd itsensi sur-
maavat melankolikot ja fanaatikot inhoavat itsedin sairaalloises-
ti eivitkd endd piittaa omasta onnestaan. Vidrilld nimelld jul-
kaistussa Systéme de la nature -teoksessaan (1770) hin oli
kuitenkin tuuminut, ettd jos ihminen ei endd voi olla hysdylli-
nen yhteiskunnalle, hinelld ei my6skiin ole endd velvollisuutta
pysytelld hengissd. Kuolema parantaa kaikki ihmisen vaivat.
Monidinisyydestiin huolimatta valistusajattelu siirsi my6s itse-
murhakeskustelun kehikkoon, jossa argumentoinnin perusole-
tuksena oli koko ihmiskunnan yhteisyys.

Hume

Filosofisen itsemurhapohdinnan locus classicus on 1700-luvun
skottivalistaja David Humen (1711—1776) postuumisti julkais-
tu essee “On Suicide”. Pitkdn linjan itsemurhafilosofi R. G. Frey
on todennut, ettd esseen lukee jokainen, joka ottaa itsemurhan
ongelman vakavasti*®. Freyn mukaan Humen essee on itse
asiassa raivostuttava, eiki sen raivostuttavuus ei piile siind, ettd
se onnistuu tekemiin itsemurhasta jalon teon, vaan siini, ettd
se siirtdd ihmiselimin Jumalan kisistd ihmisen omiin kisiin°.
Frey saattaa yliarvioida Humen filosofisen vaikutusvallan, mutta
Humen esseen puhdikkuutta ei kiy kiistiminen. Tom L.
Beauchamp on arvellut tekstin olevan Humen vaikutusvaltaisin
ja useimmin painettu essee’”’. Itsemurhan apologia se ei kuiten-
kaan ole. Humen tavoitteena ei ole osoittaa, etti ihmisen henki
on hinen oman mielivaltansa varassa, eikd hin myoskdin pyri

osoittamaan, ettei itsemurhan tekeminen voisi olla vidirin?®s.

75



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Humen kannan sivykkyyden vuoksi tekstin saamaa vihiistd
akateemista huomiota on ihmetelty: kirjoitus ei ole niin itses-
tddn selvi ja kaikin puolin selked, ettei se kaipaisi analyyseja®®.

Hume kirjoitti esseen vuoden 1755 korvilla ja se painettiin
teokseen Five Dissertations. Kirja heritti kuitenkin jo ennen jul-
kaisemistaan niin paljon pahaa verta, etti Hume ja hinen jul-
kaisijansa Andrew Millar paittivit jittdd esseen pois kirjasta.
Suurimpana syyni Humen luopumiseen ei ollut varovaisuus
vaan muuan hinen ystivinsi. Joku hdnen ystivistddn onnistui
nimittdin vakuuttamaan hinelle, ettd esseen julkaiseminen olisi
perin onneton ajatus; on epdilty, etti tuo ystivi olisi ollut Adam
Smith, mutta ounastusta ei ole pystytty ndyttimiin toteen®”.
Vuonna 1777, vuosi Humen kuoleman jilkeen, essee julkaistiin
ilman kirjoittajan nimei — ja ilman Humen lupaa. Humen ni-
melld varustettuna se saatettiin julkisuuteen vuonna 1783. Frey
pitdd esseetd niin tulenarkana, ettd hin tulkitsee Humen vaike-
nemisen viisaaksi, vaikka oikeauskoiset kristityt olivat perilld
Humen itsemurhanikemyksistd jo ennen timin kuolemaa?".
Federico Fontaneton mukaan essee taas on niin hyvi esimerkki
Humen ajattelijantyylistd, ettd siti on mahdoton pitid pelkkind
retoriikkaharjoituksena: pikemminkin se on harkittu hyokkiys
kristillistd moraalia vastaan”>.

Hume aloittaa esseensi toteamalla, ettid filosofia on suveree-
nia vastalddkettd taikauskolle ja viirille uskonnolle”?. Lihts-
kohta on siis valistuksellinen: Hume tahtoo vapauttaa ihmiset
virheellisten uskomusten vallasta. Beauchamp on todennut, ettd
Humen asenne on osittain metafilosofinen: Hume kertoo kir-
joituksensa aluksi, mitd filosofia on, ja samalla hin tekee selvik-
si, ettd sekd uskonnolliset ettd psykologiset itsemurhaan liittyvit
uskomukset ovat enemmin tai vihemmin puljutusta”. Esseen
alkujaksolla ei ole selvidd yhteyttd varsinaisiin itsemurhaan liitty-
viin argumentteihin, mutta kuvaamalla filosofian tehtivid
Hume tekee selviksi, ettd hin haluaa lukijoidensa lukevan teks-
tid filosofiana eikd esimerkiksi pamflettina tai retorisena harjoi-
tuksena””. Linjauksen ansiosta lukijalla on lupa odottaa esseelti
filosofista argumentaatiota, ei pelkkii retorista lentoa.

76



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

Humen mukaan taikausko riistad ihmiseltd vallan timin
omaan elimidn niin, ettei ihminen edes uskalla yrittdd paeta
kurjaa elimiinsi koska pelkii loukkaavansa luojaansa. Myos
tdssd mielessd hin on mukana valistuksellisessa ihmisen vapau-
den korostamisen hankkeessa. Erikoislaatuisempi on Humen
ajatus siitd, ettd jos ihminen on muutoin valmis lopettamaan
eliminsi, ainoastaan taikausko voi estii hinti tekemisti
niin?®. Harhaisten kisitysten valta kasvaa Humen kisittelyssd
melkoiseksi.

Hume piittelee, ettd voidakseen olla rikos itsemurhan tulisi
olla rikkomus Jumalaa, lihimmaistd tai itsemurhaajaa itseddn
kohtaan, ja niin hin ryhtyy tarkastelemaan itsemurhaa vastaan
esitettyji perusteluja yksi kerrallaan. Hume ei mainitse Tuomas
Akvinolaista eikd hin kdytd tomistista sanastoa asiansa muotoi-
lemiseen, mutta ytimeltidn hinen tarkastelemansa itsemurhaa
vastaan esitetyt argumentit ovat samat kuin Tuomaan esitti-
mit?”’. Ndin Humen essee ankkuroituu seka filosofian ettd teo-
logian historiaan. On tosin muistutettu, ettd Humen luettele-
mat kolme vaihtoehtoa eivit vilctdmidctd kata kaikkia
mahdollisuuksia kieltdd itsemurha®®.

Merkillepantavaa on, ettei Hume pyri osoittamaan itsemur-
haa oikeudeksi. Hin pyrkii osoittamaan, ettei ole olemassa mo-
raalista velvollisuutta olla tekemittd itsemurhaa”’. Hume ei siis
etene samaan suuntaan kuin ne nykyajan itsemurhan puolusta-
jat, joiden mukaan ihmiselld tulee halutessaan olla oikeus luo-
pua elimistdin. Humelle itsemurha ei ole positiivinen oikeus.
Hin viittidi ainoastaan, ettei ehdottomalla itsemurhakiellolla
ole perusteita. Ndmi ovat kaksi eri asiaa. Myos niiden seurauk-
set eroavat toisistaan ratkaisevasti.

Kun Hume tarkastelee argumenttia, jonka mukaan itsemur-
haaja tekee rikoksen Jumalaa vastaan, hin ei lihde haastamaan
ihmisten uskoa Jumalaan, vaan sen sijaan hin ajattelee asian
niin, ettd itsemurhan tulisi olla Jumalan asettamien luonnonla-
kien rikkomus, jotta se voisi olla rikos Jumalaa kohtaan®. Itse-
murha ei kuitenkaan voi olla rikkomus Jumalaa vastaan. Jos
Jumala on kerran sddtidnyt luonnonlait, kaikki oliot noudattavat

77



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

niitd. Jos ihminen valjastaa vesivoiman koneittensa kiyttoon,
hin ei suinkaan kajoa luodun jumalalliseen jirjestykseen. Juma-
la ei ole tehnyt asioista eriarvoisia vaan kaikki noudattelee sa-
moja lakeja. Niin ollen ihminen toimii viistimittd Jumalan
sadgtimien luonnonlakien asettamissa rajoissa. Hume kannattaa
determinististé kisitystd, jonka mukaan kaikki, miki maailmas-
sa tapahtuu, myds ihmisen teot, on determinististen kausaali-
lakien alaista®®'. Jos Jumala on pannut ihmisen toimimaan mii-
rilakien mukaan, on mieletonti viittii, etti ihminen voisi
tehdd mitdin sellaista, miki rikkoisi noita lakeja. Hume provo-
soi lukijaansa kysymilld, onko kenties elimdin visynyt ja eld-
miinsi kylldstynyt mies, joka voittaa kuolemanpelon ja pidsee
itsemurhan avulla pakoon surkeuttaan, loukannut Jumalaa se-
koittamalla maailmankaikkeuden jirjestyksen.

Kun siis kokoamme nimi johtopéitokset yhteen, havait-
semme, ettd ihmiselimid on riippuvaista aineen ja litkkeen
yleisistd laeista, eikd ndiden yleisten lakien hiiritseminen
tai muuttaminen niin ollen ole sallimuksen aluelle tunkeu-
tumista: Eiko jokainen niin ollen ole vapaa hankkiutumaan
eroon omasta elimistdin? Ja eikd hinelld ole lupa kiytcid
tuota voimaa, jonka luonto on hinelle suonut? Kumotak-
semme titd johtopditostd puoltavat todisteet meidin on
osoitettava, miksi timi erityistapaus on poikkeus; siksikd,
ettd ihmiselimi on niin tirkeidd, ettd on ihmisen harkinta-
kyvyltd royhkedd hankkiutua siitd eroon? Mutta ihmisen
elimi ei ole maailmankaikkeudelle sen tirkeimpi kuin os-
terin.”

Hume pyrkii sijoittamaan ihmisen omalle paikalleen maailman-
kaikkeudessa, mutta kuten Thomas Holden on huomauttanut,
kannattaa tarkata siti, miti Hume sanoo. Hume toteaa, ettei
ole mitdin syytd ajatella, miksi ihmiselld olisi Jumalan silmissd
erityinen sija; hin ei viitd, ettd ihmisen merkitys Jumalalle olisi
erityisen alhainen®®. Hume katselee asioita niin laajasta niko-
kulmasta, ettd ihminen ja osteri asettuvat samalle tasolle mutta

78



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

eivit toinen toistaan alemmas. Lisiksi hin puhuu yksittdisestd
ihmisestd: hin ei rakenna hierarkioita lajien vilille vaan toteaa,
ettei yksittdisen ihmisen kuolema hetkauta universumia sen
enempai kuin yksittdisen osterin. Tekstijaksosta on silti [6ydetty
kylmadvyytti: jos ihminen on yhti vihimerkityksinen kuin os-
teri, edes hinen itsemurhansa ei jirkytd maailmankaikkeutta.
Maailmankaikkeuden nikokulmasta tdmi pitdd tietysti paik-
kansa.

Saattaa olla, ettd Hume yrittdd ottaa vilimatkaa itsemurhan
herdttimiin tunteenomaisiin reaktioihin. Hin havaitsee ihmis-
elimin niin hauraaksi, ettd jopa kidrpinen tai hyénteinen pystyy
tuhoamaan sen?, ja Kenneth R. Merrill tulkitsee kohtaa niin,
ettd koska luoja ei ole tehnyt ihmisistd sen kestavimpid, myos-
kdin ihmisten itsensd ei tarvitse olla kovin tarkkoja eliminsi
kanssa: itsemurha ei voi olla Jumalan lain vastainen teko, kun
otetaan huomioon se, miten kuolinalttiiksi Jumala on ihmisen
luonue®. On viitetty, ettd vaikka Hume péittelee sindnsi moit-
teettomasti, hdn tuntuu loittonevan todella kauas itsemurhan
ongelmasta: hinen johtopditoksiddn ei ole helppo hyviksyi,
koska hin tuntuu tekevin ihmiselimisti niin tdydellisen merki-
tyksetontid, ettd useimpien lukijoiden on vaikea katsoa asioita
hinen nikékulmastaan®*. Mutta jos ihmiselimi tuntuu litkut-
tavan Jumalaa tai maailmankaikkeutta, Humen yhdenteke-
vyysargumentti menettdd voimansa.

Toinen tapa muotoilla ihmisen velvollisuus Jumalaa kohtaan
on ajatella, ettd Jumala on luovuttanut elimin ihmiselle eikd
timi saa tehdi sille mielensd mukaan. G. R. McLean on kerto-
nut esimerkin: Olet vienyt rahasi pankkiin, mutta kun menet
nostamaan niitd, pankinjohtaja kertoo ostaneensa niilld uuden
auton vaimolleen. Pankinjohtaja vetoaa siihen, etti jos hin on
kerran suojellut rahoja ryévireiltd, hin voi myds kiyttid rahat
loukkaamatta asiakkaansa oikeuksia. McLean toteaa, etti esi-
merkki osoittaa Humen oletukset vairiksi: jos joku saa jotakin
huollettavakseen, hin ei saa tehdi sille mitd mielii.?®” McLea-
nin esimerkki ei kuitenkaan vastaa tiysin Humen kuvaamaa
tilannetta. Vaikka ihminen olisikin saanut eliminsi Jumalalta,

79



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

hineltd ei ole kysytty mitdin. Pankinjohtaja sen sijaan on il-
moittautunut suojelemaan tallettajien rahoja omasta halustaan.
Thmiselld ei siis vilttamittd ole velvollisuutta pitdd huolta eld-
mistddn, koska hin ei ole paidssyt vaikuttamaan siihen, ottaako
hin sen vastaan. Hume itse katsoo, etti sallimus on antanut
ihmiselle muun ohella mahdollisuuden lopettaa eliminsa. Sik-
si miekkaansa heittdytyvi itsemurhaaja saa surmansa yhti lailla
Jumalan kidesti kuin omasta kidestiin, eiki ihminen Jumalan
sidtimien luonnonlakien maailmassa voi tehdi mitiin sellaista,
miki loukkaisi Jumalaa?®,

Teologiaa vastaan suuntautuvia Humen argumentteja on ar-
vosteltu. Erdiden kirjoittajien mukaan Humelta jid huomaa-
matta luonnollisen oikeuden teoreetikoille tirkei erottelu, kun
hin toteaa, etti ihmisen on kerta kaikkiaan mahdotonta rikkoa
Jumalan asettamia luonnonlakeja. Hume tuntuu samastavan
luonnonlait ja luonnolliset lait, vaikka luonnonlait ovat luon-
teeltaan kuvailevia — ne kuvaavat sitd, miten luonto toimii —
mutta luonnolliset lait ohjailevia: luonnolliset lait piirtdvit ih-
misen toiminnalle rajat, ja niin ollen luonnollisen oikeuden
kannattaja voi sanoa, ettd itsemurha on viirin, koska se rikkoo
luonnollista lakia, vaikka se onkin luonnonlakien mukainen ta-
pahtuma®’. Hume samastaa Jumalan jirjestyksen rikkomisen
luonnonlakien rikkomiseen. Humelle voitaisiin vastata my®s,
ettd vaikka ihmiselld olisi vapaus toimia luonnonlakien puitteis-
sa, ei se tarkoita, ettd kaikki hidnen tekonsa ovat sallittuja. Mutta
ennen kuin Humea syytetdin luonnonlakien ja luonnollisen
lain sekoittamisesta toisiinsa, on muistettava, ettei Hume viitd,
ettd luonnonlakien deterministisyys siirtdisi kaikki ihmisen teot
hyvin ja pahan tuolle puolen. Hin viittdd ainoastaan, etteivit
luonnonlakeja noudattavat teot voi olla rikoksia luonnonlait
sddtdnyttd Jumalaa kohtaan®°. Hin kannattaa nikemysti, jonka
mukaan kaikki teot ovat selitettdvissi kausaaliketjuin, syyn ja
seurauksen avulla, ja tietysti myds murhat, barbaariset julmuu-
det tai aseistetut ryostot kuuluvat luonnonlakien piiriin. Hin ei
kuitenkaan kiistd moraalisten mittapuiden olemassaoloa®'. Hin
kumoaa tietynlaiset luonnolliseen lakiin perustuvat argumentit

80



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

itsemurhaa vastaan mutta ei oikeuta itsemurhaa: jos hin nimit-
tdin tekisi niin, hin tulisi samalla hyviksyneeksi kaikenlaiset
konnuudet ja julmuudet®?. Tillaisesta hintd on myds syytetty,
mutta arvosteluun on vastattu sanomalla, etti luonnon lainalai-
suus ja ihmisen moraalinen vastuu voidaan hinen katsannos-
saan liittdd yhteen.

Sen sijaan Hume yrittid kammeta kristityn uskomukset
oman kantansa tueksi: hin kysyy, miksi itsemurhasta pitiisi teh-
da poikkeus, kun ihminen muutenkin vaikuttaa maailman me-
noon, ja toisaalta hin pyrkii osoittamaan, ettd kun ihminen te-
kee itsemurhan, hin ei riko luonnonlakeja®. Hin jatkaa
argumentaatiotaan viittdmilld, ettd jos ihmisen kuolema kuu-
luisi yksinomaan Jumalalle, my6s elimin jatkumisen puolesta
toimiminen olisi Jumalan lakien rikkomista. Mies, joka yrittiisi
uimalla pakoon uppoavasta veneestd, olisi yhtd suuri maailman-
jarjestyksen rikkoja kuin itsemurhaaja, ja sairaan pelastaminen
ladkkein tai leikkauksin olisi Jumalan suunnitelmiin puuttumis-
ta. Niistd lihtokohdista Hume paityy ajattelemaan, ettei maail-
mankaikkeudessa tapahdu mitididn ilman sallimuksen ohjausta.
Niin ollen my6s Jumalan loukkaaminen tappamalla itsensd on
mahdotonta.

Humen deterministisid premisseji on kritisoitu. Lisiksi on
viitetty, ettd Hume lipsahtaa piitelmissdin kuvailevuudesta
normatiivisuuteen. Thomas Holdenin mukaan Hume ei kui-
tenkaan pyri osoittamaan, ettd mikd tahansa mielivaltainen
teko olisi sallittu. Hume yrittdd osoittaa ainoastaan sen, ettei
mitdin tekoa ole kielletty siksi, ettd sen tekemittd jittdminen
olisi velvollisuus Jumalaa kohtaan.”* Humen argumentti, joka
perustuu luonnon determinismiin, ei toisin sanoen johda mo-
raalin kieltdmiseen, koska Hume ei sano siini yhtddn mitdin
siitd, miten ihmiset reagoivat toistensa tekoihin. (Sivumennen
sanoen determinismin hyviksyminen ei ylipdansi merkitse siti,
ettd ihmisten reaktiot erilaisiin inhimillisiin toimiin muuttuisi-
vat mielivaltaisiksi: jos ihmiset ovat determinoituneita reagoi-
maan méirdasioihin moraalisesti, he reagoivat niihin moraali-
sesti.)

81



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Humen argumentti voidaan yleistid koskemaan myos kaik-
kia muita tekoja kuin itsemurha. Tdmi saattoi myos olla Hu-
men tarkoitus: kun osoitetaan, ettei itsemurhakieltoa voida pe-
rustella teologisin perustein, todistetaan samalla, ettei mitdin
moraalisia kieltoja voida perustella teologisin perustein®’. Tami
on merkittavi askel uskonnollisesta moraalista kohti maallista
moraalia ja selittdd osaltaan my®s sen, miksi Humen itsemurha-
essee puhuttelee nykylukijaa siind missd Augustinuksen ajatuk-
set samasta aiheesta eivit puhuttele. Humea onkin luonnehdit-
tu kiytinnollisesti suhtautuvaksi ateistiksi, joka ajattelee, ettei
Jumalalla ole mitdin tekemistd ihmisten kiytinnon elimin
kanssa?*. Aikansa henkisen ilmaston vuoksi Humen ei kuiten-
kaan kannattanut julistautua ateistiksi, vaan pikemminkin hin
meni vastapelureitaan vastaan niin pitkélle kuin hinen omien
argumenttiensa kannalta oli mahdollista.

Timin retorisen strategian vuoksi Hume suo teologisten ar-
gumenttien kisittelylle nykykatsannossa kohtuuttoman paljon
huomiota. Syy oli yksinkertainen: hin tiesi monien aikalaislu-
kijoittensa ottavan teologiset perustelut vakavasti, ja hinen ai-
kanaan oli todennikdistd, ettd jos itsemurhaa pidettiin vdirini,
sitd pidettiin vddrini juuri teologisista syistd*”’”. Uskonnollinen
argumentti oli yleisin itsemurhaa vastaan esitetty argumentti.

Kun Hume osoittaa, ettei itsemurha voi loukata Jumalaa,
hin ei kuitenkaan osoita, ettei itsemurha voisi olla rike muita
ihmisid kohtaan. Siksi hin siirtyy pohdiskelunsa toiseen vai-
heeseen ja ryhtyy miettimiddn ihmisten keskindisid suhteita.
Hin péidtyy ennalta-arvattavaan lopputulokseen. Itsemurha ei
voi olla rikkomus yhteiskuntaa vastaan, silld kuollut ihminen ei
tee pahaa, hin vain lakkaa tekemastd hyvii, eiki kuolleelta toi-
saalta voida odottaa yhteiskunnalle mitddn vastineeksi, silld
myoskiin yhteiskunta ei endd pysty antamaan hinelle mitdin.
Koska elimisti sen sijaan voi tulla yksilolle taakka, itsemurha
saattaa jopa olla velvollisuus itsemurhaajaa itseddn kohtaan, sil-
14 “kukaan ei ole koskaan heittinyt elimii pois niin kauan
kuin se on ollut elimisen arvoista™®. Viite on tietysti kiistan-
alainen.

82



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

Hume puhuu itsemurhasta muttei miirittele sitd. Hin lah-
tee siitd, ettd lukijalle on selvid, mitéd itsemurhalla tarkoitetaan.
Yhti selvdd hinelle on, ettei kukaan tapa itseddn vihipitoisistd
syistd. Lahes koko esseensi ajan hin kiyttid esimerkki-itsemur-
haajanaan miestd, jonka elimi on pelkkii kirsimystd — ainoana
poikkeuksena on tilanne, jossa hin uskoo, ettd itsemurhasta on
hyotyid yhteiskunnalle: vihollisen vangiksi jidnyt mies tappaa
itsensi, jotta hinti ei kidutettaisi paljastamaan valtiosalaisuuk-
sia®”. Humen tarkoituksena ei siis ole osoittaa, etti itsemurha
on hyviksyttivi teko sindnsd vaan ettd se on hyviksyttivd teko
miirioloissa®. Myos Hume on yksi niistd filosofeista, jotka
katsovat, ettei itsemurhasta voida esittdid yleispitevid lakeja tai
moraalineuvoja. Itsemurhan perusteltuus on tilanteesta kiinni.
Humelle tirkeintd on kaivaa perustaa uskonnollisten moraali-
sddntdjen alta itsemurhan varjolla.

Siksi Hume pyrkii osoittamaan, ettd moraali voidaan pe-
rustella uskonnollisiin auktoriteetteihin vetoamatta. Freyn
mukaan "On Suicide” on siilyttinyt merkityksensi siksi, ettd
se on tirkedssd osassa ajateltaessa deistien kritiikkid kristin-
uskoa kohtaan: deistien ohjelmaan kuului ajatus maallisesta
moraalista, ja valistuksen aikakaudella kirkonmiehet eivit
endd pitineet tdysin itsestddn selvind, ettd ateismi tekee ihmi-
sisti moraalittomia ja ajattelukyvyttomid®”. Frey ajattelee,
ettd Humen tapa siirtdd ihmisen kuolemaa koskeva piitosval-
ta Jumalalta ihmiselle muuttuu mielekkdiksi juuri timin kes-
kustelun antamaa taustaa vasten. Jos ihminen on pitevi piit-
timdin omasta kuolemastaan, moraali kaikkinensa siirtyy
jumalallisten miirdysten alueelta inhimillisen toiminnan pii-
riin®*2, Hume tuntuu kumonneen Jumalan valtaan vetoavat
argumentit itsemurhaa vastaan, mutta myé’)hemmin Kant nos-
taa ne uudelleen valtaistuimelle kehittdessdan kriittisen filoso-
fiansa, jossa ihminen Jumalaa totellessaan tottelee itse asiassa
itseddn.

83



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Kant

Jos Hume on uuden ajan filosofiassa itsemurhan hyviksymisen
klassikko, itsemurhan kieltdjistd klassisin moderni ajattelija on
Immanuel Kant (1724-1804). Kantin padperustelu itsemurhaa
vastaan on se, ettei itsensi surmaava ihminen kohtele moraali-
toimijuuttaan sen arvoa vastaavalla tavalla. Kant tuntee argu-
mentit, joiden mukaan itsemurha on véirin Jumalaa, muita ih-
misid tai itsesuojeluvaistoa vastaan, mutta hin keskittyy
pohtimaan ihmisen asemaa moraaliseen toimintaan kykenevini
olentona. Lisiksi Kant on kirjoittanut itsemurhasta enemmin
kuin kukaan muu filosofian klassikko: muut filosofit tulevat
yleensd maininneeksi itsemurhan ongelman sivumennen, mutta
Kantille se on keskeinen kysymys®”. Voidaan paitelld, ettd Kant
piti ongelmaa tirkeidnd**.

Kantin ja Humen lihestymistapojen erot itsemurhakysy-
myksessd palautuvat heidin kisityksiinsd moraalin luonteesta.
Hume ajattelee, ettd jirjelld on moraalissa ainoastaan vilineel-
linen tehtdvi, kun taas Kantille jarki muotoilee normirajat «
priori. Niin ollen hyvi ei voi olla mikdin abstrakti tai luonnol-
linen kohde®”. Humen ajattelussa halut ohjailevat ihmisti ja
jarki voi parhaassa tapauksessa ohjailla niitd, mutta Kantille
jarki on lainsditdjd, joka midrdd, miki on oikein ja mika vii-
rin. Siksi hyvi ei voi olla mikdin miiriasia vaan se on hyvi
sindnsi; nikokulmien ero paljastuu esimerkiksi siitd, miten
Hume hyviksyy onnen elimin pdimiiriksi, Kant taas ei.
Kantin nikokulmasta kunniallinen moraalinen elimi on vilt-
timdtontd mutta elima sindnsi ei: moraalista velvollisuutta on
noudatettava aina, itsesiilytysviettid ei>*.

Kant tarkasteli itsemurhan ongelmaa jo ennen kuin hin ke-
hitteli kriittisen kauden filosofiansa, jossa hin kisitteli sitd,
millaisin ehdoin voidaan puhua moraalisen toiminnan mah-
dollisuudesta ja ihmisestd moraalitoimijana. Todennikoisesti
vuosina 1774-1775 pitimissdin moraalifilosofian luennoissa
Kant totesi, ettd itsemurhan puolestapuhujat vetoavat usein
Caton esimerkkiin. Cato siis tappoi itsensi, koska ei halunnut

84



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

joutua Caesarin kisiin. Kantin mukaan itsemurhaa voidaan
Caton tapauksessa pitid velvollisuutena. Itse asiassa Kant jakaa
itsemurhat kahteen kategoriaan: itsemurhina hin pitdi tekoja,
jotka eivit ole moraalisesti kiitettdvid eivitkd moraalisia, kun
taas moraalisesti kiitettdvd itsensd tappaminen perustuu velvol-
lisuudentuntoon®”.

Kant sanoo, ettei voida puhua itsemurhasta, jos joku puolus-
taa velvollisuuksia itsedin kohtaan vihollista vastaan niin, ettid
menettdd samassa hotikissi henkensi. Kukaan ei voi pakottaa
toista tekemdin itsemurhaa: hallitsija voi kylld velvoittaa ala-
maisensa taistelukentille, mutta jos sielli menettdd henkensi,
on se kohtalon isku, ei itsemurha.’®® Niyttdd siltd, ettd Kant
haluaa pelastaa tietyt hyviksyttivini pitiminsi teot itsemurha-
syytoksiltd, mutta Thomas D. Harterin mukaan Kantin pyrki-
myksend on saada lukijansa pohtimaan sitd, millainen maksiimi
on itsen surmaamisen takana. Vain niin voidaan saada selville,
onko teko tuomittava itsemurha vai hyviksyttavad itsensd sur-
maamista.>” Jos ihminen surmaa itsensi petyttyddn elimiin tai
kokemiensa vastoinkdymisten vuoksi, hin on itsemurhaaja,
joka ei ansaitse kunnioitustamme, mutta kun Cato tappoi itsen-
s velvollisuudesta, hin lihti elimisti kunniallisena mieheni.
Cato ei nimittdin tappanut itsedin siksi, ettd hin olisi halunnut
kuolla, vaan siksi, ettd hinen itsemurhansa oli paras ratkaisu
roomalaisten hyvinvoinnin kannalta. Harter esittdd, ettei Kan-
tin itsesiilytysvaade ole ehdoton: jos ihminen ei endd pysty eli-
miin arvokkaasti, hin voi valita kuoleman®®. Silti on huomat-
tava, ettei Kant kutsu Caton kuolemaa itsemurhaksi: hinelle

“itsemurha” (Selbstmord) on aina negatiivinen ja tuomitseva sana.
Kant ei sitd paitsi hyviksy Caton kuolemaa tdysin vaan toteaa,
ettd Cato samoin kuin Lucretia asetti velvollisuutensa viiriin
jarjestykseen: my6s kunniallisuutensa siilyttimisessd voi menni
liian pitkélle™.

Vaikka Kant suostuu myontdmain, ettd itsensi tappaminen
voidaan joskus hyviksyi, viime kidessd hin vetdid rajan hyvik-
syttivin ja tuomittavan itsensid surmaamisen vilille. Sotilas,
joka puolustaa itseddn ja omiaan kuolemaan saakka, ei ole

8s



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Kantin katsannossa itsemurhaaja vaan jalo sankari®?. Sankaril-
lisen toiminnan paimiirini ei ole oma tuhoutuminen vaan
muiden pelastaminen. Toisin sanoen myos Kant on yksi niistd
filosofeista, joille toimijan aikomukset ovat ratkaisevia: "aiko-
mus tuhota itsensd tekee itsemurhaajan™', hin kirjoittaa.
Hin siis haluaa sulkea miiritelminsi ulkopuolelle sellaiset ta-
paukset, joissa kuolema aiheutuu toimijan omista teoista,
mutta kuolema ei kuitenkaan ole timin tavoitteena: Hector
Wittwerin esimerkkeji timmaoisestd ovat omasta hengesti piit-
taamattoman holtiton kiyttdytyminen ja myrkyn nauttiminen
erechdyksessd juomavetend®. MyShemmissid keskustelussa
itsemurhakandidaatin aikomusten merkitys nousee keskeisek-
si, kun pohditaan itsemurhan méiritelmii ja niitd ehtoja, joi-
den tdytyttyd voidaan puhua itsemurhasta.

Voimakkain argumentti, jonka Kant moraalifilosofian luen-
noissaan itsemurhaa vastaan esittii, on kuitenkin itsemurhan
herittdmi vastenmielisyys. Jos ihminen on vajonnut niin alas,
toteaa hin, ettd timi pitdd itseddn oman eliminsi herrana,
“kaikki paheiden ovet ovat auki”, ja niinpi itsemurhaajaa on oi-
keus pitad “haaskana’, ja itsemurha herittdd sekd kauhua ettd
kuvotusta®. Kant rinnastaa itsemurhan ahmattiuteen ja suku-
puolivietin luonnottomaan kiyttimiseen®®. Hin esittdd asian
ikddn kuin itsemurha olisi pahin rikos kaikkien mahdollisten
joukossa. Itsemurhan kammoaminen tuntuu kuuluvan hinen
ihmiskuvaansa, ja niinpd hin toteaakin, ettd itsemurhat aiheu-
tuvat lihinni tunteiden valtaan joutumisesta ja hulluudesta.
Niin hin sijoittaa itsemurhaajan ihmiskunnan ulkopuolelle.
Toinen hinen esikriittisen filosofiansa itsemurhaa vastustavia
argumenttejaan leimaava piirre on se, ettd itsemurhan kiellet-
tyys otetaan annettuna. Kantin mukaan itsemurha heritad ih-
misissd kauhua jollakin niin perustavalla tasolla, ettd teon mo-
raalittomuus on itsestdin selvd asia. Hin ei kumminkaan tunnu
tekevin selviksi, pitdiké hin itsemurhan kammottavuutta
sosiaalisena seikkana vai inhimilliseen kokemukseen kuuluvana
piirteeni: joka tapauksessa hin tuntuu olettavan, ettd jos ihmi-
nen on ihminen, itsemurha herittii hinessi kauhua.

86



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

Kantin kielteinen linja on saanut osakseen arvostelua.
Michael Cholbi on todennut, ettd on pelkistddn paatunutta
tuomita ihminen, joka on jo menettinyt omanarvontuntonsa,
vaikka kyseenalaistaisikin timin teon moraalisen arvon®’. Kan-
tin omista lihtékohdista kylmi suhtautuminen itsemurhaajiin
on kuitenkin ymmirrettiviid. Wittwer tulkitsee moraalifiloso-
fian luentojen itsemurhakohtaa niin, ettei Kant tuomitse itsensd
surmaamista sindnsd vaan valmiuden luopua elimisti: se nimit-
tdin johtaisi koko yhteison kannalta kestimittémiin tuloksiin®®.
Itsemurhan hirvittdvyys perustuu siihen, ettd surmatessaan it-
sensd ihminen tekee itsestddn pelkin esineen. Jos ihminen tap-
paa itsensid, hin kohtelee itseddn esineend, ja niin ollen hin ei
kunnioita itsedin ihmisend vaan tekee itsestddn pelkin mielival-
lan (Willkiir) vilikappaleen, péittelee Kant®. Hin ei sddstele
sanojaan kritisoidessaan itsemurhaajia. Ihminen, joka kohtelee
omassa persoonassaan piilevdd ihmisyyttd kuin hevostaan tai
koiraansa, ei hinen mukaansa ole enii ihminen, mutta itsemur-
ha on kielletty siksi, ettd myds huonon ihmisen persoonassa pii-
levd ihmisyys on kunnioituksen arvoista®”. Saksalaisen valistuk-
sen perinteen mukaisesti Kant korostaa siis sitd, mika ihmisille
on yhteisti: jokaisessa ihmisessd piilee ihmisyytti. Wittwer on
kuitenkin huomauttanut Kantin argumenttia vastaan, ettd on
kerta kaikkiaan mahdotonta yhti aikaa haluta luopua elimistd
ja kohdella itseddn tahdottomana esineeni: itsemurhaaja tappaa
itsensd saavuttaakseen itse asettamansa paamairin eli kuoleman,
eikd hin toisin sanoen kohtele itseddn pelkkidni vilineena®. Jos
itsemurhaaja todella voisi kohdella itsedén vain ja ainoastaan vi-
lineend, hinen tiytyisi itse asiassa murhata joku muu kuin it-
sensd. Yhtdildd itsemurhaaja on oman tekonsa uhri, mutta toi-
saalta hin on samalla toimija, jonka aktiivisuuden ansiosta
surmatyo onnistuu.

Ihmiselld ei Kantin mukaan ole mitddn perustetta tappaa it-
seddn vaikka hin ei pystyisi elimdin onnellisena, silli onni ei
ole olennaista, inhimillinen arvokkuus on®?2. On ilmeisti, ettei
Kant ajattele mahdollisuutta, jossa ihmisen arvokkuus ja eld-
min jatkaminen voisivat olla ristiriidassa. Ne, jotka tappavat

87



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

itsensi estidkseen sairautta viemistd heiltd ajattelu- tai litkunta-
kyvyn, vetoavat usein nimenomaan inhimilliseen arvokkuuteen:
elimi ajattelu- tai toimintakyvyttdmini ei enid olisi elimisen
arvoista ihmiselimid. Kantin tapa lihestyd asiaa vihjaa kuiten-
kin hinen pitavin inhimillisen arvokkuuden suurimpana voit-
tona sitd, ettd ihmiset jatkavat elimiinsi kaikista vastoinkdymi-
sistd huolimatta: kova onni ei ole riittdvi syy luopua elimisti.
Perustuuhan itsemurhan tuomittavuus juuri siihen, ettei itse-
murhaaja pyri siilyttimain elimiinsi eiki kunnioittamaan
omaa moraalitoimijuuttaan. Kuten Caton tapauksesta havait-
tiin, Kant jittad kuitenkin porsaanreiin: muiden puolesta kuo-
leminen saattaa olla hyviksyttdvad. Lisiksi Harter on perustel-
lusti muistuttanut erddstd Kantin nikemyksiin sisiltyvistd
paradoksista: jos ihminen tietdd, ettd hin menettdd tulevaisuu-
dessa rationaalisen arvostelukykynsi, onko hinen sallittua tap-
paa itsensd? Yhediltd hin tietdd, ettd hin lakkaa kykenemastd
moraaliseen ja rationaaliseen toimintaan, mutta toisaalta hin
tekisi itsemurhan ennen kuin hin menettdd rationaalisuutensa
ja niin ollen hin rikkoisi Kantin kriittisen filosofian periaatetta,
jonka mukaan ihmiselli on velvollisuus kohdella ihmisyyttd
aina padmairina eikd pelkkini vilineend®®.

Kant tunnustaa, ettd kreikkalaiset ja roomalaiset myonsivit
itsemurhan olevan ainakin mairitilanteissa arvokas teko, mutta
hin korostaa sitd, ettd jalointa vapautta on se, kun ihminen on
kykeneviinen tappamaan itsensi, mutta ei tee sitd eikd niin ol-
len anna minkdin ulkoisen rajoittaa vapauttaan®‘. Toisin sa-
noen Kant ajattelee, ettei jirkiolento salli vastoinkdymisten es-
tdd itseddn toimimasta vapaasti. Sitten Kant toistaa
kauhuargumenttinsa: ihminen, joka pitiisi itsensd surmaamista
kunniallisena tekona, kammottaisi kaikkia, koska hin ei pelkii-
si edes kuningasta vaan olisi valmis millaisiin paheisiin tahan-
sa*. Kant lisdi, ettd itsemurhaaja kapinoi my6s Jumalaa vas-
taan. “Itsemurha ei kuitenkaan ole kielletty ja vastenmielinen
siksi, ettd Jumala on kieltdnyt sen, vaan Jumala on kieltdnyt sen
siksi, ettd se on vastenmielinen”, summaa Kant*?°. Kant siis esit-
tid itsemurhaa vastaan myds uskonnollisen argumentin.

88



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

Moraalifilosofian luennoissa Kantin itsemurhakuvaan liittyy
elimellisesti jonkinlainen primitiivinen kauhu. Italialainen filo-
sofi Emanuele Severino on todennut, ettd Platon perusti filoso-
fian turvaksi kauhua vastaan. Kantin tapauksessa voidaan tode-
ta, ettd hin rakentaa moraalifilosofian linnakkeeksi itsemurhaa
vastaan. Itsemurha saattaa olla Kantille keskeinen kysymys
my&s siind mielessd, ettd se uhkaa hinen kriittisen filosofiansa
lihtokohtaa, ajatusta siitd, ettd ihmistd ohjaavat jirki, moraali ja
arvostelukyky. Itsemurhan keskeisyys Kantin filosofiassa selit-
tyisi niin silld, ettd Kant ajattelisi itsemurhaa vastustaessaan
siirtdvinsi filosofian tieltd myds suuremman esteen.

Cholbi on huomauttanut, ettd Kantin Jumalaan perustuva
argumentti on ristiriidassa hinen metafyysisen varovaisuutensa
kanssa, eikid Kantilla ole kriittisen filosofiansa valossa mahdolli-
suutta viittdd, ettd ihmiset ovat Jumalan omaisuutta. Argu-
mentti on ristiriidassa myds Kantin moraalirationalismin kans-
sa, eiki Kant niin ollen voi viittdi, etti itsemurha olisi
moraalitonta koska Jumala on kieltdnyt sen.’”” Kriittisen filoso-
fiansa muotoillut Kant tuskin olisikaan muotoillut itsemurha-
kritiikkidin samalla tavoin. Kuriositeettina mainittakoon, etti
Kant uskoi itsemurhien sallimisen lisidvin rikollisuutta, koska
itsemurhaan valmis ihminen ei pelkiisi endd mitdin®. Itsemur-
han mahdollisuus tuskin lisdisi pahojen tekojen midrid, silld
pahat ihmiset luultavasti tekevit tekosensa riippumatta siité,
kokevatko he voivansa paeta rangaistusta itsemurhalla vai eivit.
Timi ole Kantin ainoa argumentti itsemurhaa vastaan, silld it-
semurhan hyviksyminen tuskin saisi aikaan sitd, ettd ihmiset
lakkaisivat pelkdimistd rangaistuksia. Kant tuntuu ajattelevan,
ettd itsemurhaan valmis ihminen rikostelisi ensin mielin méirin
ja surmaisi sitten itsensd vilttdakseen joutumasta tilille teoistaan.
Ajatus itsemurhasta vastuun viistimiseni eldd kulttuurin mieli-
kuvituksessa edelleen. Wittwer on huomauttanut, ettd koska
Kant liittdd moraalisuuden tissi vield palkkioihin ja rangaistuk-
siin, hin on kaukana myshemmin filosofiansa velvollisuusmo-
raalista®™. Kriittisen kauden ajattelussaan Kant ei endd hyviksy-
nyt ajatusta, jonka mukaan moraalinen toiminta juontuisi

89



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

palkkion toivosta tai rangaistuksen pelosta, vaan hin ajatteli,
ettd moraalisuus on moraalilain pyyteetontd seuraamista. Kriit-
tinen filosofia kehittyi hitaasti, ja moralistinen tapa kisitelld vas-
tenmielisiltd tuntuvia ilmiditd saattoi olla sen valmistelua. Kan-
tin lihestymistapa ei vield ollut muotoutunut niin tekniseksi
kuin se hinen kriittiselld kaudellaan kehkeytyi.

Se, ettd itsemurha kaivaa maata lainkunnioituksen alta, on
itsemurhaa vastaan esitetyistd argumenteista vihiten késitelty®.
Yksi mahdollinen perustelu nikemystd vastaan on se, ettd yh-
teiskunnissa, joissa itsemurha on ankarimmin kielletty, jotkut
tekevit vakavia rikoksia saadakseen kuolemanrangaistuksen®'.
Tistd nikokulmasta itsemurhan salliminen pikemminkin lisdisi
kuin vihentiisi lainkuuliaisuutta.

Myohemmassi filosofiassaan Kant jittdd sekd kauhuun ettd
Jumalaan perustuvat argumentit syrjdin ja tarkastelee itsemur-
haa uudesta nikokulmasta. Teoksessaan Zapojen metafysiikan
perustus (1785) hin lihtee liikkkeelle siité, ettd jirjen tehtivind ei
ole ohjata ihmistd onneen vaan luoda ihmiselle tahto, joka on
sindnsd hyvid. Hinen mukaansa "eliminsi siilyttdminen on vel-
vollisuus”?, mutta elimin siilyttdmiselld on “siveellinen sisil-
lys” vasta sitten, kun ihminen jatkaa eldmisti siiti huolimatta,
ettd hin on vastoinkdymisten vuoksi menettinyt eliminhalun-
sa. Kant muotoilee kategorisen imperatiivinsa, johon my6s hi-
nen myShemmin filosofiansa itsemurhakielto perustuu. Yksi
sen muotoiluista kuuluu niin: “minun on aina toimittava niin,
ettd samalla saatan tahtoa, ettid maksiimini tulisi yleiseksi laiksi™>®.
Martin Kusch on huomauttanut:

Tirked, tosin valitettavan usein vaille huomiota jadnyt on
se seikka, ettei timi kaava sano: ’Se, miti tahansa voit ku-
vitella yleiseksi laiksi, sinun on tehtdvd, vaan sanoo: ’Jos et
voi kuvitella maksiimiasi yleisend lakina, siitd ei saa tulla
toimintasi perustaa’.’**

Toisin sanoen Kantin siveyslaki ei velvoita likkkumaan hyppi-
milli tai laulamaan sillalla. Kantille siveyslaki on kuin luonnon-

90



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

laki, yhtd lahjomaton ja yleispitevi, ja sen ydin on siind, ettei
ihmisen tule koskaan kiyttdd itseddn tai muita ihmisid pelkkina
vilineeni.

10imi niin, ettd kiytit ihmistd, seki omaa ettdi jokaisen muun
persoonaa, aina samalla tarkoitusperind eiki koskaan pelkds-
tidn vilineend.>”

Kategorisen imperatiivin muotoiltuaan Kant saattaa sanoa itse-
murhaajan erheeksi sitd, ettd timi kiyttdd itsedin pelkistidn
vilineend. Mutta ihminen ei koskaan ole pelkistiin viline.
”Niin muodoin minun vallassani ei ole persoonassani oleva ih-
minen, niin ettd saattaisin silpoa, turmella tai tappaa hinet”,
kirjoittaa Kant**. Itsemurhaaja tekee virheen siini, ettd hin
unohtaa sisdisen moraalitoimijuutensa, joka velvoittaa hinet
kohtelemaan itseddn aina myos pdimiirini, ei pelkkini vili-
neeni kurjan olotilansa lopettamiseen. Cholbi on tosin toden-
nut, ettei ole vilttdmittd tiysin selvdd, miten itsensd tappami-
nen vastaa tilannetta, jossa ihminen kohtelee toista pelkkini
vilineeni: jos itsemurhaa harkitseva ihminen piittelee vapaan
toimijan ominaisuudessa, ettd hinen eliminsi on parempi ly-
hyeni, hin ei kohtele itseddn pelkkini vilikappaleena®. Léon
Meynard sen sijaan menee kantilaisuudessaan niin pitkille, ettd
hin tekee itsemurhaajasta pahemman vikapdin kuin murhaajas-
ta: hinen mukaansa murhaaja ei hivitd koko elimin periaatetta
vaan hankkiutuu ainoastaan lopullisesti eroon toisesta henkilds-
td, mutta itsemurhaaja sen sijaan hivittdd koko maailmansa®®.
Kanta, jossa itsemurhaa pidetiin pahempana tekona kuin mur-
haa, on illistyttivyydessidn kiitettivin harvinainen.

Kantin mukaan kategorinen imperatiivi mahdollistuu niin,
ettd yhtdiled ihminen sddedi lait itse itselleen, mutta toisaalta nuo
lait ovat yleispitevid. Jirjen sanelemat lait ovat kokemuksesta ja
motiiveista riippumattomia ja sen vuoksi ehdottomia. Thminen
on kahden maailman, aistimaailman ja jirjen maailman, kansalai-
nen. Ja siveellisyys — nyttemmin sanottaisiin kai eettisyys — on siti,
ettd toimii velvollisuudesta, pelkistd kunnioituksesta moraalilakia

91



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

kohtaan. Erddssi mielessa Kantin kanta on ymmirrettiva: ei ole
eettistd tehdd hyvii sen tuottaman mielihyvin vuoksi. Kategori-
nen imperatiivi ei mé4rai tekemiin tekoja, koska niisti saisi jota-
kin, vaan se vaatii toimimaan niin, etti toiminta on eettisti kai-
kesta huolimatta. "Itsemurhan maksiimi tarkoittaa siveellisyyden
mahdollisuuden kumoamista”’, muotoilee Kusch: ihminen,
joka tappaa itsensd, ei ota siveellisyyden mahdollisuuttaan vaka-
vasti. Kategorisessa imperatiivissa on kuitenkin omat ongelmansa:
ei esimerkiksi ole selvid, miksi pitdisi ajatella, ettd itsensi rakasta-
misen tarkoituksena on elimin pidentiminen®*. Kant joka
tapauksessa ajattelee, etti rationaalisen toimijan on moraalitonta
rikkoa velvollisuuksiaan, ja itsemurha on velvollisuutensa rikko-
mista®®. Sitd on mahdoton saattaa sopusointuun kategorisen im-
peratiivin kanssa, silld ihmisen on mahdoton toimia eettisesti, jos
hin ensin vie itseltddn eettisen toiminnan mahdollisuudet tappa-
malla itsensd. Kun Hume ajattelee, ettd ihminen vain lakkaa teke-
mistd hyvii tappaessaan itsensd, Kant katsoo itsemurhan tuotta-
man vahingon suuremmaksi: surmatessaan itsensd ihminen
hivittdd vapaachtoisesti arvokkaimman ominaisuutensa eli ky-
kynsi toimia rationaalisesti ja moraalisesti. Itsemurha murentaa
sekd ihmisyyden ettd ihmisen moraalisen toiminnan perusteet.
Itsemurhaaja alentaa ihmisyyden esineen tasolle. Hinen vapau-
tensa on mielivaltaa, ja jos joku kohtelee ihmisti esineend, hin
voi tehdd mitd tahansa. Kantin katsannossa itsemurhaaja astuu
ihmisyyden ja moraalin ulkopuolelle; siksi Kant tuomitsee itse-
murhan niin kovin sanoin. Kokonaan toinen asia on, onko hi-
nen argumenttinsa uskottava. Hin antaa ymmartid, ettd koska
itsemurhaaja ei pelkdd endd mitddn, hin olisi valmis vaikka
ryostdmidn ja raiskaamaan, mutta hin ei esitd mitdin todistei-
ta sen puolesta, ettd itsemurhaajat olisivat poikkeuksellisen pi-
dikkeetontd viked. Ajatus on kuitenkin selvi: koska itsemur-
haaja pystyy rikkomaan moraalilain perustan, hin voi
periaatteessa rikkoa minki lain tahansa. Kantin ankaralla mo-
ralismilla on tukenaan ajatus, jonka mukaan moraalin vaateista
luopuminen johtaa todella katastrofaalisiin seurauksiin. Tuo-
mitessaan itsemurhan Kant ei tuomitse ainoastaan yksittdistd

92



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

tekojen kategoriaa. Hin tuomitsee asenteen, joka asettaa koko
inhimillisen moraalin mahdollisuuden kyseenalaiseksi.

Thomas Anderbergin mukaan Kantin itsemurhapohdiskelu-
jen ytimeni on ajatus siitd, ettd rationaalisuudesta on pidettivi
kiinni kaikissa tilanteissa. Vairit teot johtuvat siitd, ettei ihmi-
nen toimi rationaalisesti*®?, toisin sanoen siitd, ettei ihminen
noudata moraalilakia. Kant ei kuitenkaan perustele sitd, miksi
ihmisen pitiisi olla rationaalinen, ja esimerkiksi benthamisti,
jonka mukaan elimin piamiirini tulisi olla mahdollisimman
monien mahdollisimman suuri onnellisuus, saattaisi pitdd ratio-
naalisuuden vaatimusta jopa esteend onnellisuuden saavuttami-
selle*”. Kantin mukaan moraaliolennoilla on velvollisuus siilyt-
tdd itsensi, mutta hin ei tunnu pystyvin perustelemaan, miksi
moraalisuus on itsetarkoitus®***. Cholbi on muotoillut ongelman
sanomalla, ettd Kant ajattelee virheellisesti itsemurhan tuhoa-
van kaiken, miki tekee ihmiselimisti elimisen arvoista, vaikka
miédripisteen saavutettuaan esimerkiksi masennus tai fyysinen
kipu voi kasvaa niin suureksi, ettd masennuksesta tai kivulla
kirsivilld tulisi jopa Kantin nikemyksen valossa olla oikeus tap-
paa itsensd®®.

Kantille itsemurha on siis moraaliton teko siksi, etti surma-
tessaan itsensd ihminen kieltdytyy toimimasta velvollisuuden
mukaan ja samalla vie itseltdéin lopullisesti mahdollisuuden
tdyttdd velvollisuutensa®®. Kantin moraalifilosofian ei ole tar-
koitus olla hauskaa ja mukavaa. Sen tavoitteena on saada ihmi-
nen tdyttimiin moraalinen velvollisuutensa. Ja moraalisen vel-
vollisuuden tdyttimistd on Kantin mukaan pidettivi
silmidmairini kaikissa tilanteissa. Jos esimerkiksi viitetdin, ettd
itsemurhaaja tappaa itsensd vilttddkseen tilanteen, jossa hin
menettiisi inhimillisen arvokkuutensa, Kantin nikokulmasta
tilanne olisi edelleen ristiriitainen: toisin ilmaisten se merkitsisi,
ettd ihminen suostuisi menettiméin inhimillisen arvokkuuten-
sa ollakseen menettimitti siti*>¥. Kant ei siis salli, ettd ihminen
vetoaa tuleviin vaikeuksiinsa itsemurhan perusteluna, koska sil-
loin tdmi tekee oletetusta tulevasta kehnosta tilastaan peruste-
lun, jonka timi asettaa yleismaailmallisen moraalin edelle®*.

93



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Kant ei kuitenkaan tunnu ottavan huomioon tilannetta, jossa
yksilo tekee itsemurhan juuri siksi, ettd hin tietdd jo menetti-
neensd moraalisen vapautensa: voidaan ajatella pakonomaisesti
rikoksiin sortuvaa ihmisti tai jotakuta sellaista, joka ei sairaalloi-
suutensa vuoksi pysty toimimaan moraalisesti. Kant ei ota huo-
mioon, ettd heikko terveys, koyhyys tai muu jokin vaikeus voi
ajaa yksilon tilaan, jossa timi ei endd voi olla moraalinen.’”
Mutta Kantille ihmisen toinen luonto — ihmisen luonto moraa-
lin maailman asukkaana — on ihmisen todellinen luonto, ja jos
se ei 16ydd syytd eldd, ihmisen eldimellinen luonto ei voi antaa
ihmiselle syytd eldd*’. Moraalinen toimijuus on Kantille koko
inhimillisyyden ehto, jota ilman ei voida puhua ihmisarvoisesta
elimisti.

Mutta Martin Kusch viittdd, ettei Kant edes kidytd parhaita
itsemurhaa vastaan esitettyjd argumentteja. Ensinnikin Kant
jattdd hinen mukaansa huomiotta sen, ettd itsemurha voi olla
rikkomus toisia kohtaan®!, ja toiseksi sen, ettei tuskallinen sai-
raus voi olla itsemurhan perustelu ainakaan missi tilanteessa
hyvinsi: “argumenttia, ettd ei haluta olla oman kirsimyksen
vuoksi toisille vaivaksi, kutsuisin epimoraaliseksi, koska se on
mahdollinen vain sellaisessa yhteiskunnassa, joka epimoraalises-
ti pitdd sairaita vaivana”. Kuschin huomiosta voidaan lukea,
ettei hin liiku yhtd yleispatevilld tasolla kuin Kant. Toisaalta
huomautus paljastaa, millaisiin vaikeuksiin Kantin teorian kal-
taiset universaaliuteen pyrkivit moraaliopit joutuvat itsemur-
han kaltaisen ilmién vuoksi.*?

Pitdd kuitenkin panna merkille, ettd vaikka vastustettaisiin ni-
kemystd, jonka mukaan muille rasitukseksi kiyvien ihmisten
tulisi surmata itsensi, voidaan samalla olla siti mieltd, ettd ihmi-
selld on lupa luopua elimistid vapaachtoisesti jos hin katsoo, et-
tei hdn pysty enii elimiin ihmisarvoista tai haluamansa kaltais-
ta elimii. Toinen huomioon otettava seikka on, ettei sairaus tai
muu vastaava sininsi tarkoita uhrinsa muuttumista taakaksi®*.
Kantin nikokulmasta tillaiset argumentit ovat kuitenkin toissi-
jaisia, koska hinen tarkoituksenaan oli osoittaa, ettd muihin
kohdistuvat velvollisuudet perustuvat itsed kohtaan tunnettuihin

94



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

velvollisuuksiin®s. Ajatus on muunnelma valistukselle ominai-
sesta ihmisten yleisen yhtildisyyden teemasta.

Kantin pohdiskelut viitoittivat tietd myos mychemmalle itse-
murhakeskustelulle. Ines Testoni kuitenkin viittii, etti Kantin
viesti aiheutti itsemurhia 1700- ja 1800-luvuilla®*. Kant nimit-
tdin ilmoitti yhtd aikaa, ettd henki voi tuntea todellisuuden si-
ninsi ainoastaan tiettyjen tietokykyjen avulla, mutta samalla
hin viitti, ettei uskonnon totuudesta tai totuudesta ylipadnsi
voi olla mitdin varmaa tietoa’”. Kantin tapa jakaa maailma fe-
nomenaaliseen ja noumenaaliseen, ilmidmaailmaan ja sen tuon-
puoleiseen, ei voinut tyydyttdd kaikkia. Esimerkiksi itsemur-
haan paitynyt kirjailija Heinrich von Kleist (1777-1811) sai
ilmeisesti vaikutteita tekoonsa juuri Kantin filosofian lannista-
vasta mahdista.

Kantin itsemurhapohdiskeluihin liittyy myds omalaatuinen
filosofianhistoriallinen alaviite. Bernhard Georg julkaisi vuonna
1800 anonyymin kisikirjoituksen nimeltd Vorbereitungen eines
Ungliicklichen zum freywilligen Tode, jossa nimettdmiksi jittiyty-
nyt onneton kantilainen pohtii, voiko itsemurha olla jossakin
tilanteessa sallittu ratkaisu. Tekstin kirjoittaja pyrkii osoittamaan,
ettd méiritilanteissa itsemurha sopii yhteen kantilaisen etiikan
kanssa. Kirjaa oli pitkdin kiytinndssi mahdoton loytdd, kunnes
Yvonne Unna toimitti siitd faksimile-edition vuonna 2000.

Vorbereitungen eines Ungliicklichen on yritys sisillyttdd itse-
murha kantilaisen moraalin kehyksiin. Pyrint6 on epitodenni-
koinen, silld Kant kisitteli itsemurhan ongelmaa monessa koh-
dassa tuotantoaan ja aina lihes tiysin kielteisesti. Kantin
pohdinnat jdivit myos filosofianhistorian keskeisimmiksi aina
Schopenhaueriin asti, silli Hegel ei juuri uhrannut aikaa itse-
murhan pohdinnalle. Oikeusfilosofiassaan hin kirjoitti:

Elimin luovuttaminen tai uhraaminen ei ole #imdin persoo-
nallisuuden lisniolo, vaan sen suoranainen vastakohta. Sik-
si minulla ei ole yleisesti tuohon luovuttamiseen mitidn oi-
keutta. Siihen oikeuttaa yksinomaan siveellinen idea, jossa
tamd vilittomdsti yksityinen persoonallisuus on sininsi

95



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

havinnyt. Idea onkin persoonallisuuden todellinen mahti
siten, ettd samoin kuin elimi on sellaisenaan wilitén, niin
my6s kuolema on elimin viliton negatiivisuus. Siksi kuole-
man on tultava ulkoapiin, luonnollisesta syystd, tai se on
otettava vastaan idean palveluksessa vieraan kiden kautta.®

Selkokielisesti timi tarkoittaa sitd, ettd koska ihmisen persoo-
nallisuus on miiritelmaillisesti elivd, ihmiselld ei ole oikeutta
luopua eldmaistd, silld kuolleena ihminen lakkaa olemasta per-
soona. Siveellinen idea voi ihmiselle oikeuden surmata itsensi,
mikid merkitsee sitd, ettd ihminen voi kuolla kamppaillessaan
jonkin idean puolesta. Toinen vaihtoehto on niin sanottu luon-
nollinen kuolema.

Hegelin katsannossa olennaista on se, ettei elimi ole verrat-
tavissa mihin tahansa omaisuuteen vaan se kuuluu ihmisen per-
soonallisuuteen. Omistamilleen esineille ihminen voi tehdi
mitd hinen mielensi tekee, mutta hdnen persoonallisuutensa ei
ole esine. Itsemurhaan ei siis voi olla oikeutta samassa mielessi
kuin omistamansa porakoneen luovuttamiseen vieraalle. Hege-
lin ajatuksilla on kantilainen tausta: ihmisen persoonallisuus ei
voi olla esine, jonka omistussuhteita muutetaan mielivaltaisesti
tai joka tuhotaan mielen mukaan. Hegel kuitenkin asennoituu
itsemurhaan kylminviiledmmin kuin Kant, silld hin esittdd aja-
tuksensa omistusoikeutta kisittelevin pohdiskelun yhteydessi
ja pyrkii ainoastaan osoittamaan, ettei ihmiselimi ole aineelli-
seen omaisuuteen verrattava nautinta.

Schopenhauer ja muita
Vaikka Arthur Schopenhauer (1788-1860) piti Kantia filosofise-

na esikuvanaan, hinen suhtautumisensa itsemurhaan eroaa rat-
kaisevasti Kantin nikemyksesti. Toisaalta Schopenhauer ihaili
Humen itsemurhan tiimoilta esittimii argumentteja mutta pai-
tyi silti vastustamaan itsemurhaa. Niinpa hinen filosofiansa esit-
tdd itsemurhalle perustelun vaikka ei suoranaisesti kehota ke-
tddn tappamaan itseddn®”. Schopenhauer hyviksyi Kantin tavan

96



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

jakaa maailma fenomenaaliseen ja noumenaaliseen, mutta hin
korvasi Kantin olion sininsi sokealla tahdolla, joka hinen mu-
kaansa maailman menoa ohjasi. IThmiselimi on kérsimysti, kos-
ka ihmiset toimivat tahdon ohjaamina, ja pessimistisen maail-
mankuvansa mukaisesti Schopenhauer etsi ratkaisua
inhimillisen kirsimyksen ongelmaan. Sen hin 16ysi itimaisesta
filosofiasta: surkeus on hinen mukaansa viltettdvissd vain kuo-
lettamalla kaikki halut ja saavuttamalla siten mielenrauha, joka
vapauttaa ihmisen mielipuolisesta haluamisen kierteesti.

Schopenhauerin pessimistisessd maailmannikemyksessi itse-
murhan pohtimiselle oli luonnollisesti tilaa. Dieter Birnbacher
korostaa, ettd Schopenhauer kisittelee itsemurhaa harvinaisen
ennakkoluulottomasti ja poikkeuksellisen vapaana oman aikan-
sa asenteista: Schopenhauerin itsemurhapohdiskelut eivit ole
menettineet mitddn ajankohtaisuudestaan, silli ne eivit edes
alun perin sisilld teologisia nikokohtia, jotka sittemmin ovat
menettineet painokkuutensa®. Itsemurha ei Schopenhauerin
mukaan ratkaise henkilokohtaisen tahdon kuolettamisen ongel-
maa, vaan jopa se on paradoksaalisesti edelleen elimintahdon
ilmaisua. Itsemurhaajan tietoisuus ei saa tarvitsemaansa rauhaa,
vaan itsemurhaaja ratkaisee kirsivin tietoisuuden ongelman
sammuttamalla koko tietoisuuden, ei luopumalla haluistaan
buddhalaiseen tapaan. Itsemurha on siis Schopenhauerin niké-
kulmasta nienniisratkaisu, elimintahdon viimeinen vilihdys
ennen ruumiin surmaamista. Itsemurhassa havitetddn ainoas-
taan yksi tahdon ilmentyma, ei tahtoa sinidnsa.

Ajatus siité, ettei edes itsemurhasta ole apua, sopii Schopen-
hauerin pessimistiseen filosofiaan. Jos ihminen rakastaa elimii
muttei kestd sen vastuksia, hin kirjoitti varhaisessa paiteokses-
saan Die Welr als Wille und Vorstellung (1819), edes itsemurha ei
voi auttaa hintd**'. Schopenhauerin herkkivaistoisuus paljas-
tuu, kun hin toteaa itsemurhan syyt niin moninaisiksi, ettei
edes raskain niistd saisi kaikkia ihmisid tappamaan itsedin,
mutta ettd keveinkin niistd riittd4 saamaan jonkun luopumaan
elimasta®?. Schopenhauer ei pyri kisittelemain itsemurhaa yk-
sikdsitteisend ilmioni, joka ei sallisi vaihtelua. Hin myontii,

97



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

ettd tdydellinen ei-oleminen (ginzliches Nichtseyn) olisi parem-
pi vaihtoehto kuin oleminen, mutta toteaa, ettei itsemurha
johda tiydelliseen katoamiseen; samaan hengenvetoon hin li-
sad, ettd elimin usein valiteltu lyhyys on sentddn sen paras
puoli, silld edes kovakalloisin optimisti ei kestiisi ikuista kierte-
lyd maailman sairaaloissa, vankiloissa ja kidutuskammioissa®®.
Schopenhauerin ennakkoluuloton tapa tarkastella itsemurhaa
kumpuaa siitd, ettei hin pidi elimii itseisarvona. Pdinvastoin:
elimi on hinelle pikemminkin tarkoitukseton kuritushuone.
Itsemurha on kuitenkin nienniisratkaisu, koska ihmisyksilo
turvautuu sithen omasta tahdostaan. Se ei siis ole tiydellista
eliminhalusta luopumista: yhden ihmisen itsemurha ei sam-
muta koko maailmantahtoa®*. Schopenhauer pui ongelmaa
erityisesti Die Welt als Wille und Vorstellung -teoksen pykilissi
69. Hin nikee asian niin, ettei itsemurhaaja vastusta elimii
sininsi, vaan ainoastaan niitd oloja, jotka se hinelle tarjoaa, ja
juuri timin vuoksi elimi tuottaa hinelle kirsimystd, silld hin
tahtoisi eldd, mutta hinelle ei kelpaa millainen elimi tahansa.
Hin haluaisi elimalti jotakin sellaista, mitd se voi hinelle an-
taa. Toisin sanoen hin ei suinkaan suhtaudu elimiin vilinpiti-
mittdmisti vaan hyvinkin intohimoisesti. Siksi itsemurha on
elimintahdon my6ntimistd, ei sen kieltimistd, ja lajin sijasta
sijasta se kieltdd pelkistdin yksilon. Schopenhauerin johtopii-
tos on jyrkki: itsemurha on “turha ja typeri teko”, itsemurhaa-
ja tappaa itsensd vain siksi, ettei hin voi lakata haluamasta.’®
Nadine Heinkel katsoo, ettd Schopenhauerin ajattelu tarjoaa
analogian nykykulttuurissa nikyville itsetuhoisuuden ja itsen
toteuttamisen jinnitteelle: itsemurhaaja haluaa eldd, mutta tu-
hoaa sen vuoksi ruumiinsa®®.

Kirsimys paljastaa Schopenhauerin mukaan tahdon kuolet-
tamisen mahdollisuuden, mutta tahto mieluummin tuhoaa
ruumiin kuin antautuu. Siitd aiheutuu itsemurha. Schopen-
hauer sanoo, ettd timi on todellinen syy itsemurhan tuomitse-
miseen, vaikka useimmat etiikan opettajat ovat keksineet itse-
murhakiellon perusteluksi pelkkid sofistiikkaa: tosiasiassa ainoa
eettinen syy olla tappamatta itseddn on se, ettd kirsimys auttaa

98



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

tahdon havittdmisessd®*’. Schopenhauer nostaa saman tien esille
esimerkin eettisestd itsemurhasta: kun askeetikko lakkaa syo-
mistd menetettyddn eliminhalunsa, hin kuolee koska on tiy-
dellisesti lakannut haluamasta.

Parerga und Paralipomena -teoksessaan (1851) Schopenhauer
omisti neljian pykilin mittaisen jakson itsemurhalle. Hin paityi
tulokseen, jonka mukaan itsemurhan ongelmallisuus piilee sii-
nd, ettd lopettaessaan elimin itsemurha lopettaa samalla tietoi-
suuden. Schopenhauer aloittaa pohdiskelunsa toteamalla, ettd
monoteistiset uskonnot ovat tehneet itsemurhasta rikoksen
mutta ettd antiikin aikana ajateltiin aivan toisin, ja hin mainit-
see my6s hindujen leskenpolttorituaalit ja juggernautvaunujen
alle heittdytymiset®*®. Maailman menon tarkastelu siis osoittaa,
ettei itsemurha ole tavaton ilmid, eikd yksijumalaisten uskonto-
jen tapa suhtautua asiaan ole ainoa mahdollinen.

Niinpid Schopenhauer toteaa yksikantaan, ettd itsemurhaa
vastaan esitetyt perustelut ovat "heikkoja”, ja jatkaa, ettei itse-
murhan tuomitsemiselle ole mitdin pitdvid moraalisia peruste-
luita®®. Schopenhauer itse oli sitd mieltd, ettd ainoa jirkevi pe-
rustelu itsemurhaa vastaan on hinen omansa: itsemurha ei
ratkaise mitdin, koska se ei ratkaise elimin ongelmaa todella.
Hinen mukaansa se ei onnistu antamaan vastausta ihmisen pe-
rustavaan eksistentiaaliseen kyselyyn.

Itsemurha voidaan nihdd myos kokeena, kysymykseni,
joka luonnolle esitetéin ja johon se tahdotaan pakottaa vas-
taamaan: nimittdin kysymykseen siitd, miten ihmisen ole-
minen ja tieto muuttuu kuoleman my6ti. Mutta itsemurha
on taitamaton teko: se nimittdin lakkauttaa tietoisuuden
identiteetin, jonka olisi pitdnyt olla kuulemassa vastaus.””°

Schopenhauer vaikutti myohemmin toimineeseen filosof
Eduard von Hartmanniin (1842-1906), joka otaksui, ettd ihmis-
kunta voisi tehdi kollektiivisen itsemurhan tajuttuaan olemas-
saolon mielettomyyden ja merkityksettdmyyden. Hartmann
omaksui Leibnizin ajatuksen, jonka mukaan timi maailma on

99



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

paras mahdollinen, mutta toisin kuin Leibniz hin ei kiyttinyt
ajatusta maailman puolustamiseen vaan sen tuomitsemiseen.
Ihminen ei voi saavuttaa onnellisuutta, mutta hinen tarkoituk-
sensa ei ole olla onnellinen vaan toimia tiedostamattoman sit-
kynukkena. Tajuntansa kehittyessd ihminen oivaltaa, ettd elimi
on pahaa ja turhaa, ja niin ihmiset ymmirtivit kuolla suku-
puuttoon®’. Yksittdisen ihmisen itsemurha ei edistd tdtd pidi-
miidrii, koska siitd ei ole hy6tyd koko ihmiskunnan hiviimisen
kannalta. Joukkoitsemurha olisi Hartmannin mukaan paras
mahdollinen ratkaisu, eikd ihmisilld niin ollen ole mitdin syytd
asettua sitd vastaan®’2,

Schopenhauer antoi vaikutteita myds Philipp Mainlinderille
(1841-1876), jota Nietzsche myShemmin luonnehti “imeliksi
impeys-apostoliksi”™¥?. Mainlidnderin paiteokseksi jii postuumis-
ti julkaistu Philosophie der Erlosung, jossa hin opetti, etti ei-ole-
minen on parempi kuin oleminen. Lyhyen eliminsi lopulla
Mainlinder romahti henkisesti, muuttui suuruudenhulluksi ja
hirttdytyi. Mutta vaikka 18oo-luku oli kulttuuripessimismin kul-
ta-aikaa, itsemurha ei saanut kaikkien pessimistien hyviksyntii.
Schopenhauerin aikalainen Giacomo Leopardi (1798-1837) vas-
tusti itsemurhaa, koska ihmisen ei pitiisi kieltdytyd kohtalon lan-
gettamasta kirsimyksestd. Leopardi kisitteli aihetta kirjoitukses-
saan ~Dialogo di Plotino e di Porfirio” (1835)*. Siind Porfyrios
tunnustaa Plotinokselle suunnittelevansa itsemurhaa, koska
kaikki on turhaa. Nautinto on yhti tyhjinpiiviistd kuin ily, toi-
vo yhtd hyodytontd kuin epitoivo. Plotinos vastaa, ettd itsemur-
ha teoista kaikkein luonnonvastaisin, silli itsensi surmaaminen
jarkyttdd koko luonnon jirjestystd.””> Porfyrios kertoo vakuuttu-
neensa siitd, ettei kuolema suinkaan ole ihmiselle kohtaloista pa-
hin vaan pidinvastoin paras, mutta Plotinoksen viimeinen argu-
mentti on se, etti itsemurha tuottaa kuolleen liheisille liian
paljon tuskaa. Itsemurhan tekemisen sijasta ihmisten tulisi loh-
duttaa toisiaan, kun kohtalo koettelee heitd?7°.

Itsemurhan, uskonnon ja maailman mielettomyyden yhteyt-
td pohti my6s Fedor Dostojevski (1821-1881). Romaanissa Kara-
mazovin veljekset (1880) Ivan piittelee, ettd moraalisen ihmisen

100



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

on pakko luopua elimistd, koska hin ei voi hyviksyd maailmaa,
jossa viattomat saavat kirsid. Juuri mieletén kirsimys antaa Iva-
nille perustelut kieltdd maailma, ja siksi hin sanoo olevansa val-
mis “palauttamaan piisylipun Jumalalle”. Ines Testonin mu-
kaan on paradoksaalista, etti Leopardin ja Nietzschen kaltaiset
ajattelijat liittdvit itsemurhan uskontoon, vaikka uskonnon jul-
kilausuttuna piimairini on kuolemattomuus®’, mutta Dosto-
jevskin pohdiskelu osoittaa, ettd itsemurhan ongelmalla on kos-
ketuspintaa my6s teodikean ongelmaan: miten on mahdollista,
ettd hyvi Jumala sallii kirsimyksen, ja miten ihmisen tulisi kir-
simyksen olemassaoloon suhtautua?

Friedrich Nietzschelle (1844-1900) kirsimys ei sindnsi ollut
argumentti elimii vastaan. Ron Brownin mukaan Nietzschen
julistus Jumalan kuolemasta vei itsemurhalta yhden mahdollisen
merkityksen lahteen®?, silld kun Jumala oli kuollut, itsemurha
joutui uuteen valoon. Vaikka Nietzschestd on tullut uskonnolli-
sen merkityksenannon kriisiytymisen symboli, itsemurhan ym-
pirilld lejjuu hinen kirjoituksissaan kahdenlaista ilmaa. Yhtdiltd
Nietzsche niyttdd ajattelevan, ettd itsensd surmaaminen merkit-
see heikkoutta, mutta toisaalta hin tuumaa, etti itsemurha on
merkki elimin hallitsemisesta. Hinen mukaansa vapaachtoinen
kuolema voi olla jirkevi ratkaisu, kun taas luonnollinen kuole-
ma voi tulla vairalld hetkella?.

Nietzschen tuotannosta loytyy my6s linjauksia, jotka niytti-
vit olevan avoimessa ristiriidassa nykyisen ennaltachkiisyajatte-
lun kanssa. Nietzsche nimittdin viittdd, ettd itsemurhan ajatus
auttaa jatkamaan elimii: “Itsemurhan ajatus on vikevi lohdu-
tuskeino: sen avulla padsee monen pahan yon lapi”**°. Samanta-
paisen pidtelmin on tilld vuosisadalla esittinyt masennuksesta
kirjoittanut Andrew Solomon: *Tieto siité, ettd jos selvidn tistd
hetkestd, voin aina tappaa itseni seuraavalla hetkelld, mahdollis-
taa selvidmisen nykyhetkestd ilman ettd ihminen nujertuu tiy-
sin.”* Nietzschelle itsemurha ei ole tiydellisen lannistumisen
tai lopullisen kuolemalle antautumisen merkki. Se niyttdytyy
piinvastoin erdinlaisena elimistekniikkana, jonka avulla ihmi-
nen voi ottaa vilimatkaa omaan kuolemaansa. Niin itsemurhan

I0I



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

ajatus lakkaa olemasta itsetuhoa ja muuttuu elimii palvelevaksi
voimaksi.

Monet kuolevat liian my6hain, jotkut lifan aikaisin. Oppi
kuulostaa silti erikoiselta: ’Kuole oikealla hetkell4!38>

Aiinii 1800- ja 1900-lukujen vaihteesta

Filosofi ja psykologi William James (1842—1910) kisitteli itse-
murhan ongelmaa teoksessaan 7he Will to Believe (1897). Heti
kirkeen James totesi, ettei mielenhiiriosti johtuville itsemurhil-
le mahda mitdin, silld niiden tekijoihin ei jarkipuhe tehoa. Hin
sanoi pessimistisesti, ettd suurin osa itsemurhista saattaa kuulua
juuri tihdn ryhmiin, mutta hinen varsinaisena aiheenaan oli
eliminvisymys, taedium vitae, jota hin piti ajatteleville ihmisil-
le ominaisena. Hin lausui kuulijoilleen: Monet teistd harrasta-
vat filosofiaa ja ovat jo tunteneet omassa henkilossdin skeptisis-
min ja epitodellisuuden, jonka asioiden abstraktien juurten
liiallinen tonkiminen synnyttda™®. James piti eliminvisymyk-
sen syynd liiallista abstraktisten asioiden harrastusta, ja maail-
mantuskan lddkkeeksi hin tarjosi uskonnollista uskoa. Jamesin
kannan huomionarvoisuus on siini, etti hin katsoi filosofisen
ajattelun altistavan itsetuhoisuudelle. Filosofia ei ole enii jirjen
mukaisen elimin saavuttamisen viline tai puolueettoman tar-
kastelun tae vaan uhka elinvoimaisuudelle. Kohtuus kaikessa,
kohtuus myds filosofoinnissa, tuntuu James kehottavan.
Itivaltalainen Otto Weininger (1880-1903) puolestaan tunne-
taan parhaiten teoksestaan Geschlecht und Charakter (1903), jos-
sa hin kehitteli nais- ja juutalaisvastaisen teorian sukupuolen ja
luonteenpiirteiden yhteydestd. Weiningerin teoriaan liittyi
myds ajatus siitd, ettd nerous on korkeinta ihmisessi. Weininge-
rin mukaan nerous on korkeampaa miehisyyttd, eivitkd naiset
voi olla neroja; nero tietdd kaiken, vaikka hinen ei ole tarvinnut
oppia mitdin®*. Weininger liitti nerokkuuteen korkeimman
mahdollisen siveellisyyden, jumalallisuuden ja tiydellisen tietoi-
suuden maailmankaikkeudesta ja pddtyi sithen tulokseen, ettei

102



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

ihmiselld ole oikeutta eldi, ellei hin ole nero. Koska Weininger
el pystynyt tdyttimain omaa vaatimustaan, hin yritti itsemur-
haa Ludwig van Beethovenin kuolintalossa Wienissid. Itseddn
sydimeen ampunut Weininger jii eloon, mutta hin kuoli mys-
hemmin samana piivind wienildisessd sairaalassa.

Toinen itdvaltalainen, Weiningeria arvostanut Ludwig Witt-
genstein (1889—-1951) puolestaan kirjoitti muistikirjaansa
10.1.1917:

Jos itsemurha on sallittua, silloin kaikki on sallittua.

Jos on jotakin, miki ei ole sallittua, itsemurha ei ole sal-
littua.

Timi luo valoa etiikan olemukseen. Itsemurha on niet
niin sanoakseni elementaarinen synti.

Kun sitd tutkii, on kuin tutkisi elohopeahdyryi, jotta
saisi kisityksen hoyryjen olemuksesta.

Vai eiké itsemurhakaan ole sindnsid hyvii eikd pahaal®®

Josette Lanteigne arvelee Wittgensteinin tarkoittavan sitd, ettd
jos itsemurha on sallittu, minulla on myés lupa surmata lihim-
miiseni®®. Lanteigne tulkitsee Wittgensteinin sanomusta niin,
ettd itsemurhan salliminen merkitsisi kaikkien tekojen sallimis-
ta. Arvio muistuttaa Kantin viitetti siitd, miten itsemurhan sal-
liminen saisi aikaan sen, ettei kukaan piittaisi mistdan kielloista
koska voisi aina rangaistuksen uhatessa tappaa itsensi. Epiluulo
osoittaa, ettei itsemurhan ongelma ole yksittdinen ongelma. Se
on samalla koko eettisyyden mahdollisuuden ongelma.

Camus, Foucault ja muita:
1900-luvun filosofeja ja mietekirjailijoita

Kun itsemurhan kisittely siirtyi 1900-luvulle tultaessa yha
enemmin psykiatrian ja lidketieteen piiriin, filosofiassa siit tuli
yhi leimallisemmin eksistentiaalinen ja kisitteellinen kysymys.
Albert Camus (1913-1960) korotti itsemurhan filosofian syvilli-
simmiksi ongelmaksi. Hin tarkasteli itsemurhaa tietynlaisen

103



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

maailmakokemuksen, absurdiuden, valossa. Hin hahmotti ab-
surdin erddnlaiseksi inhimillisen jirjen rajaksi, jota ihminen ei
pysty ylittimdian. Absurdi panee vastaan ihmisen kisitteellisti-
misyrityksille. Se on elimissi sitd, miki viistimittd jad ihmisel-
td kisittimittd, mutta samalla se on myos tietoisuutta kuole-
masta ja kuolemasta kieltdytymistd. Elimin arvo syntyy
Camus'n mukaan juuri kapinasta absurdia vastaan®’. Inhimilli-
nen arvokkuus kumpuaa siis siitd, ettd ihminen hyviksyy maail-
man absurdiuden ja jatkaa elimisti siitd huolimatta.

Le Mythe du Sisyphe -teoksessaan (1942) Camus selittdd, ettd
itsemurha on vastaus elimin absurdiuden ongelmaan. Mutta
se on viiri vastaus. Camus’lle itsemurha on osoitus siiti, ettei
itsemurhaaja ymmarri elimid®s: itsemurha todistaa sen, ettei
ihminen paise sinuiksi elimin kanssa. Camus piityy siihen
tulokseen, ettd elimid on parempi eldd ilman tarkoitusta®®.
Suureellinen elimin tarkoitus ainoastaan rajoittaisi ihmisen
elimianmahdollisuuksia. Camus'n nikemyksessd on vetoavuu-
tensa mutta myds romanttisuutensa: Camus asettaa itsemur-
haajan vastakohdaksi vapaudestaan traagisesti tietoisen absur-
distin, joka jatkaa elimistd juuri siksi, ettei hinen elimilldin
ole mitddn tarkoitusta. Inhimillisen arvokkuuden ohella
Camus’'n niyttimollepanossa on romantiikkaa, jossa yksilo
asettuu yksin muuta maailmaa vastaan. Camus korottaa erdin-
laisen uhman elimin perusvoimaksi. Ihminen eldd pelkkai it-
sepdisyyttadn, vaikka hinelld ei ole mitddn syytd elad. Camus
kidantdd perinteisen asetelman piilaelleen: itsemurhaa ei pidd
tehdi, jos elimilli ei ole tarkoitusta, silld elimi ei tarvitse tar-
koitusta.

Camus tulkitsee uudelleen my®os klassisen vastaviitteen, jon-
ka mukaan itsemurhan salliminen tekee kaikesta sallittua. Se,
ettd kaikki on sallittua, ei hinen mukaansa ole sama asia kuin se,
ettei mikddn ole kiellettyd: absurdi ei tee rikosta tyhjiksi, vaan
se korostaa ainoastaan katumisen hyddyttomyytta*°. Pessimisti-
sid johtopaitoksid on kuitenkin vaikea vilttdd, jos ei ole valmis
hyviksymiin uskonnollisia tapoja tarkastella maailmaa, kirjoit-
taa Jacques Choron*'. Camus’n argumentaation ongelmana on

104



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

se, ettd hinen vetoomuksensa elimin absurdista arvosta voi ve-
dota vain niihin, jotka eivit edes alun perin ajattele, ettd elimil-
14 tdytyisi olla tarkoitus. Camus muotoilee yhden vastausmah-
dollisuuden elimin mielettdmyyden ongelmaan, mutta hin ei
pysty tekemiin siitd yleispitevid. Hinen nikokulmastaan ihmi-
nen on hivinnyt jo etukiteen, mutta ihmisen on elettivi ikdin
kuin hin ei hyviksyisi tappiotaan.

Camuslla ei ole varsinaista argumenttia itsemurhavastaisuu-
tensa tueksi, ja siksi hinen tekstinsi vetoaa jirkiperusteita pe-
nidvidn lukijaan huonosti. Lisiksi Camus'n muotoilema asetel-
ma maistuu teoreettiselta: siitd ei ole vastaamaan ihmiselle, joka
miettii, pitdisiko hinen tappaa itsensi vai ei. Ines Testonin mu-
kaan Camus'n eksistentialismi muuttaa kaiken kapinan kyyni-
syydeksi*?. Timi tuntuu pitevin myds itsemurhaan: edes lo-
pullinen ratkaisu ei viime kidessi ratkaise mitdin.

Camus'n jilkeen Ranskaan ilmaantui kirjoittajia, joiden
asenne itsemurhaan oli Camus’n ajatuksiin verrattuna vihin-
tddn ambivalentti. Egyptildissyntyinen, ranskaksi kirjoittanut
Uruguayn kansalainen Albert Caraco (1919-1971) ei halunnut
masentaa vanhempiaan itsemurhalla, joten hidn p#itti tappaa
itsensi vasta sen jilkeen kun kumpikin hinen vanhemmistaan
on kuollut. Niinpd Caraco teki itsemurhan vain muutama tunti
isinsd kuoleman jilkeen.

Caracon laajaa kirjallista tuotantoa leimasi toivottomuus ja
misantropia. Caraco katsoi hallitsemattomasti lisdédntyvin ihmis-
kunnan kulkevan lohduttomaan tulevaisuuteen. Hin vastusti
kaikkia selityksid ja piti maailmaa pohjimmiltaan mielettdmin;
hinen ajatuksiaan ihmisestd mielipuolisen maailmankaikkeuden
merkityksettomini osasena voidaan verrata kauhukirjailija H. P.
Lovecraftin nakemyksiin. Lovecraftiin hintd yhdisti myds mas-
sojen halveksiminen. Caracon mukaan ihmiset ovat syyllisid ole-
massaoloonsa ja itsemurha ainoa keino hankkiutua eroon ole-
massaolon taakasta.

Myos romanialaisranskalainen aforistikko ja esseisti E. M.
Cioran (1911-1995) kisitteli itsemurhaa tuotannossaan laveasti.
Cioran opiskeli nuoruudessaan filosofiaa ja oli jo kirjoittanut

105



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

tutkielman Bergsonista, mutta hin luopui filosofiasta, koska sii-
td ei hinen omien sanojensa mukaan ollut mitdin apua olemas-
saolon ongelmien kisittelemisessi. Myohemmin hin perusteli
filosofiavastaisuuttaan sanomalla, etti filosofia on liian siedetti-
vid. Filosofit eivit olleet elidvid ihmisii, silld heiddn kirjoituksis-
taan ei paistanut ldpi mitdan inhimillisid heikkouksia. Saatuaan
apurahan viitoskirjan kirjoittamiseen hin muutti Romaniasta
Ranskaan, jossa hin tosin ei opiskellut lainkaan, mutta hin kir-
joittautui ldsndolevaksi Sorbonneen voidakseen kiyttad hyvik-
seen yliopistoruokalan opiskelija-alennuksia. Jirjestelmillinen
itsensd syrjayttiminen johti lopulta sarjaan episiinnollisin vi-
liajoin ilmestyneitd ranskankielisia mietekokoelmia.

1700-luvun ranskalaisten moralistien, 1800-luvun saksankie-
listen pessimistien ja venildisen uskonnonfilosofian lipitunke-
man Cioranin mukaan itsemurhan tekevit vain optimistit, jot-
ka eivit endd pysty olemaan optimisteja; muilla taas ei ole
mitdin syytd eldd, joten heilld ei ole mydskdin mitdin syytd
kuolla*?. Mieleen tulee hakematta valistusfilosofi Condorcet'n
kohtalo. Condorcet uskoi ihmiskunnan loputtomaan kykyyn
kehittyd mutta joutui surmaamaan itsensi Ranskan vallanku-
mouksen melskeissi jottei joutuisi mestattavaksi. Lisiksi Ciora-
nin mietelmi muistuttaa John Barthin romaanista Uiva ooppera
(1956), jossa itsemurhan ongelmaa pohtiva piihenkil Todd An-
drews péddtyy samaan lopputulemaan: jos ole mitdin syytd eldi,
ei ole myoskddn mitddn syytd kuolla.

Cioranin ajattelussa itsemurha tuleekin nietzscheldisesti yhi
uudestaan esille voimana, joka saa ihmiset pitimiin kiinni eld-
mistd. Kun ihminen tietdd, ettei hinen ole pakko jatkaa eldmis-
td endi pdivdakdin, hin saa paradoksaalisesti voimaa eldda®.
Erddssd haastattelussa Cioran totesi selvinneensi elimistdin it-
semurhan ajatuksen avulla. Niin kauan kuin hin on voinut aja-
tella, ettd hin voi tappaa itsensd milloin mielii, hin on kestinyt
mitd tahansa. Cioran vertasi itsemurhan ajatusta kristinuskon
Jumalaan: siitd on tullut hinelle kiintopiste elimissd*. Niin
Cioran tuli paljastaneeksi yhden syyn siihen, miksi itsemurhan
tabuluonteesta olisi syytd pdidstd eroon: itsemurhan ajatus ei

106



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

vilttdimirtd aja ihmistd tappamaan itseddn vaan pikemminkin
auttaa hintd jaksamaan elimii. Asetelma ei mahdu maailman-
kuvaan, jossa ihminen ei yksinkertaisesti saisi ajatella itsemur-
haa. Psykiatriassa itsemurhan ajattelemista pidetdin edelleen
merkkini vakavista ongelmista, mutta Cioranille itsemurhan
miettiminen ja siitd kirjoittaminen oli terapeuttista itsemurhan
lykkddmistd. Cioran tuli ajattelussaan lihelle 1800-luvun pessi-
misteji, joille edes itsemurhasta ei voinut olla apua. "On turha
tappaa itsedidn, silld itsensd tappaa aina lilan myohadan™.

Itsemurhan ajoittamisen ongelmaa pohti myos Michel Fou-
cault (1926-1984), joka oli poikkeuksellisen kiinnostunut itse-
murhasta. Hinen varhaistuotantoonsa sisiltyy itsemurhaan
pidtynyttd avantgardekirjailija Raymond Rousselia (1877-1933)
kisittelevd monografia®’. Roussel oli tehnyt viimeisestd kisikir-
joituksestaan Comment jai écrit certains de mes livres erddnlaisen
esteettisen testamenttinsa, mutta Foucault'n mukaan juuri
Rousselin kuoleman vuoksi kirja himirtii sen, minki se viittdd
selittavinsa*®. Rousselin itsemurha pakotti tulkitsemaan hinen
eliminsi itsemurhan valossa®”. Tdstd nikokulmasta itsemurha
on erddnlainen esteettinen loppukaneetti elimille. Kun ihmi-
nen on ensin pyrkinyt tekemiin elimistiddn esteettisesti tietyn-
laisen, hinen kuuluu jirjestdd itselleen my0s esteettisesti tiysi-
painoinen kuolema.

Lyhyessa artikkelissaan "Un plaisir si simple” (1979) Fou-
cault kehotti filantrooppeja vihentimiin itsemurhien miiria
pitimilld huolta siitd, ettd kaikki itsemurhaajat saavat tappaa
itsensd harkiten ja kaikessa rauhassa”. Foucault poikkeaa mo-
dernin filosofian valtalinjasta siind, ettd hin tarkastelee itse-
murhaa tekijin kannalta. Mutta toisaalta hin estetisoi teon.
Vaatiessaan, ettd itsemurhasta tulisi pelkistdin asiaa loppuun
saakka harkinneiden ja sen viimeisen péille suunnitelleiden
teko, hin itse asiassa romantisoi kuoleman. Hinen visionsa it-
semurhakeskuksista, joihin halukkaat voisivat mennd surmaa-
maan itsensd, on utopia, joka peittdd nikyvistd itsemurhan to-
dellisuuden, sen, ettei kaikkia itsemurhia tehdi harkitusti tai
vapaasti. Hin onnistuu kuitenkin raivaamaan tilaa ajatukselle

107



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

siitd, ettd itsemurha voi olla muutakin kuin viimeinen keino
parantumattoman sairauden tai hellittimittdmin kivun edessd.
Hin hyviksyy itsemurhan paljon radikaalimmin kuin esimer-
kiksi rationaalisen itsemurhan puolustajat. Hin ajattelee, ettd
jos joku tahtoo tehdi itsemurhan, hinelld tulee myos olla oi-
keus tehdi se haluamallaan tavalla. Kysymys itsemurhan oikeu-
tuksesta ohitetaan. Painopiste siirtyy kysymykseen siitd, miten
itsemurhaaja saisi teolleen mahdollisimman ihanteellisen ym-
pariston.

Foucault pyrkii myos poistamaan itsemurhaan liitetyn syylli-
syyden. Siksi hdn suhtautuu vastahankaisesti itsemurhan syiden
etsimiseen. Vastustus perustelujen etsimistd kohtaan rinnastuu
kritiikkiin, jonka Foucault suuntaa linsimaiseen tunnustamis-
kulttuuriin: papille tai psykiatrille esitettyjen “tunnustusten”
avulla yksilon viitetddn auttavan paljastamaan totuus itsestddn.
Mutta Foucault vastustaa ajatusta, jonka mukaan itsemurhan
syyn paljastaminen kertoisi samalla totuuden tapahtuneesta, an-
taisi sille selityksen. Hin ikddn kuin haluaa, ettd itsemurhaaja
jatetddn yksin kuolemansa kanssa, jotta edes kuolema olisi ti-
min yksityisasia. Kun itsemurhan totuuden selvittimisen mah-
dollisuus haastetaan, kirpoaa myés psykiatrisen vallan ote: jos
itsemurhan perimmdiset syyt jadvit himirin peittoon, ennalta-
ehkdisyhankkeelta putoaa pohja. Sill ei ole mihin vedota. Ih-
misyksilon elimddn puuttuminen vaikeutuu.

Foucault my6ntiid itsemurhalle myds vastarinnan ulottuvuu-
den: itsemurhaaja kieltiytyy hyviksymistdi ympiroivid maail-
maa ja pakottautumasta elimiin. Mutta itsemurhan ymmarti-
minen vastarinnaksi peittdd nikyvistd sen, ettei itsemurha
vilttdimited ole vastarintaa. Itsemurha voi olla yksiloon kohdis-
tuvien sosiaalisten voimien aiheuttama teko, ei sairasta irratio-
nalismia tai yksilon vapaa valinta®'. Totuus yksilon sisdisestd ti-
lasta se ei siitd huolimatta ole.

Foucault osoittaa, ettd jopa itsemurhaa suoraan kisittelevin
kirjallisen aineiston ymmirtiminen kirjoittajan kohtalon va-
lossa on viime kidessa jilkikdteinen tulkinta. Itsemurhan filo-
sofian historiaan kirjattiin kuriositeetti myds 1900-luvulla, kun

108



2 FiLosorIT JA ITSEMURHA: HISTORIALLINEN KATSAUS

sveitsiliinen kirjailija Hermann Burger (1942-1989) julkaisi
vuosi ennen kuolemaansa teoksen Tractatus logico-suicidalis,
joka nimensd ja rakenteensa puolesta oli parodia Wittgenstei-
nin kirjasta Tractatus logico-philosophicus. Ennen kaikkea se
kuitenkin oli pohdintaa itsemurhan luonteesta. Aikalaiskritiik-
ki ei ottanut kirjaa vakavasti ennen kuin Burger tappoi itsensi.
Kirja sisiltdd 1046 aforismia itsemurhasta: ensimmiinen kuu-
luu "Ei ole olemassa luonnollista kuolemaa™ ja viimeinen la-
konisesti "Finis™*®. Vaikka Burgerin kirja olisi kysymys, hinen
itsemurhansa ei olisi vastaus.

109



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

3 ITSEMURHAN KASITE

Spinoza oli oma veikkonsa my6s itsemurhakysymyksessd. Hin
haastoi itsemurhan kisitteen tulkitsemalla sen ajatusmahdotto-
muudeksi. Itsemurhan ymmartiminen edellyttdd myos sité, ettd
menniin pelkin sanan taakse ja selvitetdin, mistd puhutaan,
kun puhutaan itsemurhasta. Renessanssiajan alusta lihtien itse-
murhaa on pohdittu filosofiassa pidasiassa oikeutuksen niks-
kulmasta, ei olosuhteiden tai motiivien nikékulmasta®‘. Filoso-
fit ovat myos pyrkineet midrittelemain itsemurhan, harvemmin
itsemurhaajaa, silld itsemurhaajan profiilin mairitteleminen on
empiirinen eiki kisitteellinen kysymys. Kdytinnon perusteella
muotokuvaa on ty6lds piirtdi:

Empiiristen tutkimusten perusteella ei itsemurhaajaa ja it-
semurhaa yrittdvdd ihmistd ole onnistuttu miirittelemain.
[...] Tutkimustulosten ristiriitaisuus ei selity pelkistdin kiy-
tettyjen menetelmien tai aineistojen puutteilla, vaan viittaa
pikemminkin siihen, ettei pyrkimys yliyksil6llisen ja ylihis-
toriallisen itsemurhaajan ja itsemurhaa yrittivin ihmisen
midrittelemiseen ehki olekaan mielekis orientaatio.*”

Ei yritetd mairitelld itsemurhaajaa vaan itsemurha. Silloin voi-
daan vilttdd erddt empirian tuottamat ongelmat. Kisitteiden
selventiminen on yksi filosofian tehtdvistd. Kun mairitelldin
itsemurha, tdytyy ensin selvittdd, mihin midritelmilld pyritddn.
Jos tarkoituksena on kattaa kaikki tapaukset, joita kutsutaan

110



3 ITSEMURHAN KASITE

itsemurhiksi, saadaan laaja miiritelmi, joka perustuu tapaus-
luetteloon, ja lisiksi siti joudutaan muuttamaan aina, kun
eteen tulee uusia itsemurhiksi kutsuttavia tapauksia. Yleensi
itsemurhalle etsitddn vilttimittomii ja riittdvid ehtoja, joiden
avulla se voitaisiin erottaa uhrautumisesta, onnettomuudesta ja
niin edelleen. Harvemmin pohditaan, onko itsemurhan mairi-
telmin tarkoitus auttaa muodostamaan ideaalimiiritelma vai
avittaa kdytdnnon tydssd. Kisitteellisesti vedenpitidvd miiritel-
mi saattaa olla esimerkiksi sosiologille kiyttokelvoton.

Yksi filosofisen ja sosiologisen itsemurhamiiritelmin eroista
on intentio. Filosofi ei tule miiritelmidssdin toimeen ilman in-
tention kisitetti, sosiologille se taas tuottaa harmia. Mutta itse-
murhan méiritteleminen itsemurhaajan intentioiden perus-
teella ndyttdd johtavan umpikujaan, koska silloin kohdataan
kuolemia, joista on mahdoton sanoa, ovatko ne itsemurhia.
Voi esimerkiksi olla, ettd joku juo itsensd humalaan ja lihtee
sitten auton rattiin nimenomaisena aikomuksenaan hankkiu-
tua kuolonkolariin, mutta jos itsemurhakandidaatti ei ole ker-
tonut aikomuksestaan kenellekddn, on tdysin tulkinnanvaraista,
voidaanko puhua itsemurhasta. Ulkopuolisen silmin on tapah-
tunut liikenneonnettomuus, jossa alkoholilla on ollut osuutta
asiaan. Dilemmaa helpottaa hieman se, ettei intentio ole pel-
kistddn mielensisiinen tai psykologinen asia. Esimerkiksi oi-
keudellisissa yhteyksissd ihmisten intentioita tutkaillaan setvi-
malld, mitd ihmisten kidyttdytymisestd voidaan perustellusti
paitelld. Jos joku yrittdd osua toiseen puukolla, hinen paitel-
lddn oikeutetusti yrittdvin puukottaa, litkkkuu hinen mieles-
sddn sitten mitd tahansa. Puukonheiluttaja puolestaan ei voi
vedota siihen, ettei hinen tarkoituksensa ole ollut tormailld
terdaseen kanssa. Kaikissa tilanteissa intention paitteleminen ei
kuitenkaan ole mahdollista.

Intention Kisite ei ole yksimuotoinen eiki rajoiltaan selkei.
Filosofian ohella sanaa kiytelldin psykologisessa ja oikeudelli-
sessa keskustelussa. Se voidaan miiritelld muun muassa sijoitta-
malla se yksityisen ja julkisen rajalle. Hankaluudestaan huoli-
matta intention kisite toimii itsemurhakeskustelussa kertomassa

III



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

joskus yksilon pyrinndstd, joskus taas tapahtumain kulun ha-
vaittavasta suuntautumisesta jotakin kohti.

Filosofin itsemurhamairitelma ei voi olla samanlainen kuin
yhteiskuntatieteilijin. Sosiologi Durkheimin vastentahtoisuus
motiivien selvittdmistd kohtaan on ymmirrettivii, silld aiko-
musten ottaminen huomioon johtaisi vdistimattd mielivaltai-
seen miiritelmain: itsemurhasta voitaisiin puhua vain niissd
tapauksissa, joissa itsemurhaaja on ilmoittanut etukiteen aiko-
muksestaan kuolla, ja silloinkin tdytyisi olettaa, ettd hin on pu-
hunut totta — voidaanhan kuvitella tilanne, jossa joku ilmoittaa
tekevinsd itsemurhan, mutta hinen tarkoituksensa on vain pe-
lotella. Jokin kuitenkin menee vikaan ja pelottelija saa surmansa,
vaikka hin ei ole mielessdin todella suunnitellut tappavansa it-
seddn. Toisaalta voidaan kuvitella tilanne, jossa jonkun nihddin
hyppaivin sillalta ilmeisen vakain tuumin, ja silloin voidaan
padtelld, ettd hin yrittdd surmata itsensd. Intention ongelmaan
tormitddn myds niissd madritelmissd, jotka edellyttivit, ettd
uhri tietdd tekonsa johtavan kuolemaan. Miidritelmit auttavat
kylld erottamaan harhaiset, vahingossa itsensi surmanneet niis-
td, jotka hahmottavat ympirdivin maailman asianmukaisesti,
mutta itsensd tappaneiden ryhmisti ne eivit pysty erottelemaan
niitd, jotka ovat ymmirtineet kuolevansa, ja niitd, jotka eivit
ole ymmirtineet. Jos ihminen myrkyttdd itsensd ajatellen, ettd
kuolema on kaiken loppu, hin on ollut perilld tilanteesta, mut-
ta jos hidn myrkyttdd itsensi ajatellen, ettd niin hinen sielunsa
pidsee vapautumaan ruumiin vankilasta, on syyti kysyi, onko
hinen itsemurhansa ollut perustellulla pohjalla.

Itsemurha on silti madritelcdvd intention perusteella®®. Itse-
murhaa ei voi tulkita pelkkien ulkoisten seikkojen pohjalta, kos-
ka fysikaalisina tapahtumasarjoina onnettomuus ja itsemurha
voivat ndyttdd sivullisesta katsojasta tdysin samalta. Voidaan
myds ajatella, ettd kysymys itsemurhan miirittelemisestd on pi-
dettivi erilladn empiirisesti selvitettdvistd kysymyksistd. Vaikka
itsemurhaajan motiiveja ja intentioita ei koskaan saataisi selville,
itsemurhan kisitteen kannalta on olennaista, ettd itsensd tappa-
misen intentio on olemassa. Ilman sitd kuolema ei ole itsemurha

112



3 ITSEMURHAN KASITE

vaan onnettomuus, harkitsemattomuutta tai sairauden tulosta.
Kaikkia mairitelmin kannalta huomionarvoisia seikkoja ei kiy-
tinnossd aina saada selville, mutta itsensi tappamisen intentio
on itsemurhan vilttdmiton edellytys. Ihminen ei tee itsemurhaa,
jos hidnen tarkoituksenaan ei ole tappaa itsedin.

Itsemurhakirjallisuudessa ajatellaan laajalti, ettd monet huk-
kumistapaukset tai yhden auton onnettomuudet ovat itse asias-
sa onnettomuuksiksi naamioituja itsemurhia, mutta myos pdin-
vastainen on mahdollista: nimittiin se, etti onnettomuus
tulkitaan itsemurhaksi*”’. Kiytinndssa lienee mahdotonta erot-
taa onnettomuudet ja itsemurhat varmasti. Joskus itsemurhaa-
jalla on my6s motiivi lavastaa itsemurhansa onnettomuudeksi.
Hin saattaa pyrkid esimerkiksi sidstimain liheisensd itsemur-
haan liitetyltd syyllisyydeltd tai sithen yhdistetyiltd kielteisiltd
asenteilta.

Thomas Anderbergin mukaan itsemurhasta tarvitaan seki
ideaalityyppinen midritelmi ettd kiytinnon mairitelmi: ideaali-
tyyppinen mairitelmi kertoo, miki kiistattomissa itsemurhissa
on olennaista, kun taas kiytinnon méiritelmai ldakari tai tilas-
totieteiliji voi kiyttdd tyossddn sumeilemartta®. Ideaalimairitel-
min etuna on se, ettei tietimattdmyyttd tarvitse ottaa lukuun:
tiedon puutteesta kumpuavia kiytinnon ongelmia ei synny.
Vaikka useissa itsemurhilta vaikuttavissa tapauksissa ei voida kos-
kaan saada selville, aikoiko uhri todella tappaa itsensd, ideaali-
méiritelmdin voidaan niin ollen sisillyttdd tietoinen pyrkimys
tappaa itsensi, jos niin halutaan.

Toinen vaihtoehto on tarkastella pelkdstdin sitd, mitd sanalla
“itsemurha” tavallisesti tarkoitetaan. Mutta silloin voi kidyda niin,
ettd ldheisilmidt jadvit piiloon sanojen alle. Jos tarkastellaan
my&s ‘vapaachtoisen kuoleman’ ja *uhrautumisen’ kaltaisia ki-
sitteitd, saatetaan paidstd lihemmis itsemurhailmioed®®”. Itse-
murhan méiritelmit saattavat myds paljastaa, mitd itsemurhan
moraalisesta arvosta ajatellaan, ja eri termien kiytt6 kielii erilai-
sille teoille my6nnetysti moraalisesta arvosta tai arvottomuu-
desta®®. Uhrautumisen erottaminen itsemurhasta ei ole pelkis-
tddn terminologinen vaan myos arvostuksellinen ero. Usein

113



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

miiritelmit perustuvat itsemurhiksi raportoituihin tapauksiin
riippumatta siitd, ovatko tapaukset itsemurhia tai eivat™'. Sitd
paitsi itsemurha yritetdin joskus miiritelld pelkin esimerkein,
myos epikonventionaalisesti: John Donnelle Jeesuksen kuole-
ma oli itsemurha. Jacques Choron puolestaan on todennut, ettd
koska sankaruudesta ja velvollisuudesta tehdéin yhi vihemmin
itsemurhia, tillaiset itsemurhat eivit ole kovin olennaisia itse-
murhan miiritelmin kannalta®?. Choron tuntuu ajattelevan,
ettd itsemurhan miiritelmin tulisi kattaa ainoastaan tavan-
omaisimmat itsemurhatyypit. Toisin sanoen hin ajattelee, ettd
marginaaliset itsemurhamotiivit voitaisiin jittdd huomiotta.
Hin saattaa myos ajatella, ettd itsemurha tulisi mairitelld niin,
ettd suurin paino pantaisiin yleisimmille itsemurhatyypeille.
Mairittelemisen kannalta tilanne olisi himmentavi: harvinai-
sen syyn laukaisema itsemurha olisi vihemman itsemurha kuin
tuiki tavanomainen vakavan masennuksen tai konkurssin
aiheuttama itsemurha. Tilastollinen yleisyys ei voi toimia mai-
ritelmdn perustana.

Itsemurhan miiritelmid on myos todellisuustestattava. Jos
itsemurhalle kehitelldin méiritelmi, joka tuntuu sulkevan pois
huomattavan osan ilmidisti, joita on tapana pitdd itsemurhina,
tai sitten se tuntuu sisillyttivin itseensid asioita, joita ei tulla
ajatelleeksi itsemurhina, kisite on vahvasti arkikielen vastainen.
Voi olla, ettei kisitettd pystytd kiyttelemddn ilman arkikielen
saattomielteitd. Arkikielessd ihmisilld on Kisitys siitd, mitd he
sanoillaan tarkoittavat. Kisitys ei vilttdmirttd ole midritelmalli-
sesti tarkka, mutta kielen kiyttdjille on enemmin tai vihem-
min selvii, mitd kisitteen alle voidaan koota ja miti ei.

Ongelmat syntyvit rajatapauksista. Jos kisitteiden rajat yrite-
tddn siirtdd liian loitolle arkikielestd, joudutaan taisteluun tut-
kainta vastaan. Sosiologisiin tai tilastollisiin tarkoituksiin kisite-
midrittely on tietysti tehtdvi toisin, niin yksiselitteisesti, ettei
tulkinnallista marginaalia jad — jos tulkinnanvaraa jid, kiytin-
nossi kisite joka tapauksessa tulkitaan tavalla tai toisella. Itse-
murhan kisite on samanlainen kuin muutkin kisitteet. Se pal-
jastaa ja paljastaessaan peittdd. Saman sanan taakse on koottu

114



3 ITSEMURHAN KASITE

niin erilaisia ilmiditi, ettd kisitteen saumat alkavat rakoilla. Vel-
kojensa alle musertuva yrittdjd on eri asia kuin kamikaze-lentija.

Durkheim

Pyritddn siis kielen selventimiseen. Itsemurhan midrittelemistd
ei voi itsestddnselvisti erottaa moraalista. Itsemurhan midritel-
mit ovat usein moraalisesti tarkoitushakuisia. Ne vapauttavat
tai tuomitsevat. Filosofi Michael Cholbi on esittinyt, ettd itse-
murhan luonnehdinnan — Cholbi ei puhu méiritelmistd — tuli-
si tdyttdd kaksi vaatimusta. Ensinnikin luonnehdinnan tulisi
ottaa huomioon se, etti itsemurha on moraalisesti latautunut
asia, ja sen myotd se, ettd tapa kisittdd itsemurha ja tapa esittdd
siitd moraalisia arvostelmia liittyvit yhteen. Toiseksi miiritel-
missd tulisi varoa tilannetta, johon ajaudutaan, kun mairitelmi
perustuu arvoarvostelmiin eikd tyydy ainoastaan kuvailemaan
ilmiotd. " Itsemurhaa méidriteltiessd tiytyy muistaa, ettd jos it-
semurhalle asetetaan useampia ehtoja, niiden kaikkien on tiy-
tyttdvi, jotta voitaisiin puhua itsemurhasta.

Tunnetuin itsemurhan miiritteliji on ranskalainen sosiologi
Emile Durkheim, jonka alun perin vuonna 1897 julkaistu tutki-
mus /zsemurha (Le Suicide) on sosiologisen itsemurhatutkimuk-
sen klassikko. Durkheim pyrki tarkastelemaan itsemurhaa yh-
teiskunnallisena ilmiénid ja 18ytimddn itsemurhien syyt
sosiaalisista suhteista. Esipuheessa hin totesi valinneensa tutki-
musaiheekseen itsemurhan, koska ”[h]arvat aiheet voidaan
miiritelld tarkemmin”. Kirjansa aluksi Durkheim ei tuntunut
pitivin itsemurhan midrittelemisen ongelmia kovin vakavina,
mutta pian hin tismensi, ettei tutkimuksessa voi lihted liikkeel-
le himarian arkikieleen tukeutuvasta midritelmasti:

[Y]hdistimme saman nimen alle poikkeuksetta kaikki fak-
tat, joilla on nimi tuntomerkit, huolimatta siitd ettd tulok-
sena oleva luokka ei pystyisi sisdllyttimiin itseensi kaikkia
tapauksia, joita tavallisesti yhdistetdén tihin nimeen, ja si-
sillyttiisi itseensd joitakin, joita yleensi kutsutaan toisin.

11§



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Olennaista ei ole ilmaista tarkahkosti, miti normaali tieti-
mys pitdd itsemurhana, vaan laatia sellainen tutkimuskoh-
teiden luokka, jota objektiivisesti perusteltuna voidaan kai-
ken kaikkiaan luontevasti kutsua tilld nimell, joka toisin
sanoen vastaa esineiden todellista luonnetta.*”

Durkheim muotoilee alustavan méiritelmin: ”[I]tsemurhaksi
kutsutaan jokaista kuolemaa, joka on uhrin itsensd suorittaman
positiivisen tai negatiivisen teon vilillinen tai viliton tulos.”**
Positiivisuudella Durkheim tarkoittaa aktiivisuutta, negatiivi-
suudella taas pidittyvyytti: ihminen voi saada itsensd hengiltd
joko loikkaamalla aktiivisesti sillalta jokeen tai olemalla passiivi-
sesti astumatta pois junan tieltd seisoessaan rautatiekiskoilla.
Vilillisyydelli ja vilittomyydelld hin taas viittaa siihen, ettd itse-
murhan voi tehd4 hitaasti vaikuttavalla myrkylld tai ampumalla
itsensd hengilta.

Mutta Durkheim huomaa saman tien, etti hinen méiritel-
minsi on vajavainen: se ei pysty erottamaan harha-aistimuksen
uhrin tekoa tietoisesta teosta, eikd se mydskddn pysty selvittd-
miin, voidaanko itsemurhasta puhua vain silloin, kun itsemur-
haajalla on tavoitteenaan oma kuolema. Intention ongelmaan
Durkheimilla on kuitenkin selvd kanta: tekijian aikomukset eivit
voi kuulua havainnoinnin piiriin, ja niiden ottaminen huo-
mioon pilaisi koko maiirittely-yrityksen. Todellakin, jos itse-
murha olisi kysymyksessi vain itsensd surmaamisen tarkoituksen
yhteydessd, titd nimei ei voitaisi antaa fakroille, jotka ilmeisistd
eroista huolimatta ovat pohjimmiltaan samanlaisia kuin ne, joita
kaikki kutsuvat itsemurhiksi ja joita ei voitaisi muuten nimittdd
hylkdimited koko termiid kelvottomana.”®” Niinpa Durkheim
hylkad vaikuttimien punnitsemisen ja toteaa, etti marttyyri ja
sotilas tekevit loppujen lopuksi itsemurhan siind missd epitoi-
voinen liikemieskin. Olennaista on se, ettd ihminen tietidi tekon-
sa seuraukseksi kuoleman, ja niin Durkheim voi esittdd lopulli-
sen madritelminsi, jonka hin asettaa itsemurhatutkimuksensa
lahtékohdaksi: “itsemurhaksi kutsutaan kaikkia sellaisia kuole-
mantapauksia, jotka johtuvat suorasti tai epdsuorasti uhrin

116



3 ITSEMURHAN KASITE

omasta positiivisesta tai negatiivisesta teosta, jonka hin tietdd
varmasti tuottavan tdmin tuloksen. Yritys on samalla tavoin
midritelty teko, joka epionnistuu tuottamasta kuolemaa.”®
Suorasti tai episuorasti — itsemurhaaja voi joko avata valtimonsa
tai lihted toikkaroimaan ruuhka-aikaan moottoritielle. Uhrin
omasta positiivisesta tai negatiivisesta teosta — itsemurhaaja voi
joko ottaa myrkkyi tai kieltdytyd hoidattamasta sydinlihastuleh-
dustaan. Tietdd varmasti tuottavan timin tuloksen — itsemur-
haaja ei pyri halvaantumaan, saavuttamaan mystistd valaistumis-
ta tai oksentamaan vatsaansa tyhjiksi vaan tietdd, ettd hinen
tekonsa johtaa hengenmenoon. Durkheim ei tunnu pidsevin
eroon intention ajatuksesta, silld tieto omasta kuolemasta tuntuu
edellyttavin aikomusta kuolla. Hin erottaa itsemurhan tietoises-
ta riskistd ja kuolemalla leikkimisestd, koska niissd lopputulok-
sesta ei ole varmuutta. Tdmi tuntuu jirkeviltid: uskalikko saattaa
tasapainoilla parvekkeen kaiteella tehdikseen vaikutuksen mui-
hin ldsniolijoihin, ja vaikka hin kupsahtaisi asfalttiin ja menet-
tiisi henkensi, itsensi surmaaminen ei ole ollut hinen tavoittee-
naan. Myoskddn vaarallisten urheilulajien harrastajat tuskin
pyrkivit kuolemaan, vaikka esimerkiksi vuorikiipeily tai riippu-
liito saattaa padttya kohtalokkaasti.

Durkheimin itsemurhamairitelmidn valossa itsemurhan voi
tehdi myos provosoimalla, vaikka silloin itsemurha tehdidin
ikddn kuin vilillisesti*”. Klassinen esimerkki vilillisestd itsemur-
hasta on se, ettd itsemurhakandidaatti tekee rikoksen, josta tuo-
mitaan kuolemaan. Tillaiseen menetelmiin on turvauduttu esi-
merkiksi silloin, kun itsemurha on koettu liian raskauttavaksi
synniksi. Kulttuureissa, joissa itsemurha on ehdoton tabu, asetel-
ma on johtanut jopa murhiin®”. Téssd yhteydessi on muistetta-
va, ettei kuoleman aiheuttaja saa varsinaisesti pyrkid uhrin kuo-
lemaan; jos niin on, kisitteellisesti saadaan kisiin murha. Timi
ei kuitenkaan sulje pois sitd, ettd joissakin tapauksissa itsemurha
voi tapahtua piillekkdin murhan kanssa. Jos joku drsyttad vaki-
valtaiseksi tietiminsd henkilon tahallaan kimppuunsa paastik-
seen eroon elimistiin ja grobiaani surmaa hinet, voidaan sanoa,
ettd yhtd aikaa tapahtuu sekd murha ettd itsemurha.

117



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Durkheim erottaa itsemurhan murhasta mutta ei uhrautumi-
sesta. Hinen tapansa ottaa uhrautuminen mukaan poikkeaa it-
semurhatutkimuksen péilinjasta®’. Hinen midritelminsi ei
muutoinkaan ole ongelmaton. Ensimmiinen pulma on luon-
teeltaan tieto-opillinen. Durkheim edellyttdd, ettd uhri "tietdd
varmasti” tekonsa johtavan kuolemaan. Ankarasti ottaen var-
man tiedon saavuttaminen on erittdin vaikeaa. Itsemurhakandi-
daatti voi luottaa hirttdytymiseen, mutta hin ei vilttdmirtd voi
olla tdysin varma, saapuuko paikalle joku, joka katkaisee koy-
den ennen kuin tukehtuminen on vienyt hengen. Murhaavaksi
tarkoitetun lidkeannoksen voi tahtomattaan oksentaa ulos ja
luoti voi syystd tai toisesta menni ohi sydimen. Durkheim edel-
lyttdd varmuutta, mutta tdydellistd varmuutta harvemmin on.
Jos varmuusvaatimuksesta tehdiin ehdoton, suurin osa itse-
murhiksi nimetyistd ilmidistd pitdisi Durkheimin miaritelmin
valossa siirtdd kisitteen ulkopuolelle; itsemurhaajat toimivat
useimmiten todennikdisyyden eivitkd varmuuden pohjalta. Li-
siksi Durkheim tuntuu pitivin tiedon kisitettd ongelmattoma-
na, vaikka lienee pdinvastoin niin, ettd itsemurhakandidaatilla
olevien tietojen selvittiminen voi olla yhtd hankalaa kuin peril-
lepddaseminen hinen aikomuksistaan. On mahdollista, ettd tie-
tojen, aikomusten ja tarkoitusperien lopullinen selvittiminen
on mahdotonta. Mies nostaa revolverin ohimolleen ja painaa
liipaisinta: ase laukeaa ja luoti tappaa michen. Jos mies ei ole
ilmoittanut pyrkivinsi tappamaan itsensd eikd hinti ole tiedet-
ty esimerkiksi masentuneeksi, voi olla, ettei mies tiennyt aseen
olevan ladattu vaan leikitteli vain. Silloin tapaus olisi onnetto-
muus, ei itsemurha. Itsemurhan méirittelijin kannalta pulma
piilee siind, ettd itsemurhakandidaatilla ollutta tietoa voi olla
vaikea varmentaa. Sitd paitsi Durkheimin midritelmi tuntuu
sisdisesti ristiriitaiselta: jos itsemurhan miiritelmissi edellyte-
tddn, ettd itsemurhakandidaatti “tietdd varmasti” tekonsa johta-
van kuolemaan, itsemurhayrityksen miiritteleminen samalla
tavalla, mutta niin, ettei lopputuloksena ole kuolema, tuntuu
turhalta. Jos itsemurhakandidaatilla on varma tieto tekonsa
kuolettavuudesta, teko ei nimittdin voi epdonnistua, koska se

118



3 ITSEMURHAN KASITE

johtaa varmaan kuolemaan. Toinen vaihtochto on ajatella, ettd
itsemurhakandidaatilla voi olla varmaa tietoa, joka ei kuiten-
kaan vastaa todellisuutta. Silloin miiritelmi t6rmaid vakaumus-
ten mielivaltaan. Jos ihminen ajattelee tietdvinsd varmasti, ettd
hin voi tappaa itsensd syomalld lusikallisen hunajaa, omasta ni-
kokulmastaan hinelld on varmaa tietoa. Mutta tietoa se on vain
hinen henkilokohtaisen vakuuttuneisuutensa kannalta. Reaali-
maailmassa toimittaessa silld ei ole tiedon tehoisuutta.

Toinen ongelma Durkheimin mairitelmissd on se, ettei se
ota huomioon ihmisen aikomuksia. Jos mies lihtee oiselle kive-
lylle vaaralliseksi tietimddnsd puistoon, vain hinen intentionsa
voivat kertoa, aikooko hin tapattaa itsensd vai onko hin ainoas-
taan piittaamaton*”. Jos hinet mukiloidaan hengilti, Durk-
heimin mairitelmin valossa hin on tehnyt itsemurhan. Hin on
aktiivisesti mennyt puistoon, jonka hin tietdd vikivaltaisen ai-
neksen kansoittamaksi, ja lisiksi hinelld on ollut tietoa, jonka
mukaan puistoon meniji joutuu vikivallan uhriksi. Durk-
heimin miiritelmain voidaan sisillyttdd myos monet sodassa
kuolevat sotilaat, vaikka rintamalla kuolemista ei ole ollut tapa-
na pitid itsemurhana.

Durkheimilla on tietysti syynsi: hin haluaa esittdd sosiologi-
sen miiritelmin, ja siksi intentiot tai motiivit eivit hinti kiin-
nosta. Hin ei mydskddan halua luoda moralisoivaa miiritel-
mid.*” Durkheimin miiritelmii tarkasteltaessa voidaan pohtia
tilanteita, joissa kuolema johtuu ”uhrin omasta positiivisesta tai
negatiivisesta teosta’, mutta joihin ei kuitenkaan liity tietoa
odottavasta kuolemasta. Jos joku ajaa autolla piin kalliota koska
luulee varjoa tunneliksi, hin on kylld kuollut oman tekonsa
vuoksi, mutta hin ei ole pyrkinyt kuolemaan®‘. Itsemurha ei
toisin sanoen ole tdysin sama asia kuin itsensd tappaminen tai
itsensd tapattaminen.

Toisaalta ihminen saattaa vain kuvitella tietdvinsi, ettd hinen
tekonsa johtaa kuolemaan. Esimerkiksi fyysisesti terve lapsi
saattaa kuvitella pystyvinsd tappamaan itsensd ahmimalla puoli
kiloa ranskalaisia pastilleja, mutta niin tuskin kiy. Aikuisten vir-
heellisid kisityksid kuoleman mahdollisuuksista voivat aiheuttaa

119



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

vadrit tiedot tai suoranaiset harhat: saattaa olla olemassa ”sihko-
allergikkoja”, jotka uskovat kuolevansa, jos he altistuvat liiaksi
sihkolle. Koska oireet ovat kokijoilleen todellisia, he tietysti te-
kevit pidtelmid ympiristdstddn niiden pohjalta. Se ei kuiten-
kaan tarkoita, ettd ymparoivd maailma aiheuttaisi oireet heidin
olettamallaan tavalla.

Durkheim pdityi tunnetusti luokittelemaan itsemurhat
egoistisiin, altruistisiin ja anomisiin. Egoististen itsemurhien
taustalla on se, ettd yksilo eristyy liiaksi ympiristostdin ja me-
nettdd yhteytensi muihin: tavallaan hinen ympiriltdan puuttuu
sosiaalinen paine, joka estiisi hintd tekemistd itsemurhaa®®.
Durkheim korostaa, ettd egoistinen itsemurha voi johtua ilylli-
sen pohdiskelun tuottamasta murheesta, mutta toisaalta se voi
olla luonteeltaan myds epikurolainen itsemurha, joka perustuu
sithen, ettei ihminen halua jatkaa elimistd jos hin ei voi endi
tyydyttdd tarpeitaan®®. Altruistinen itsemurha puolestaan joh-
tuu kolkuttavasta omastatunnosta: ihminen tappaa itsensi, kos-
ka hidnen vakaumuksensa ajaa hinet siihen. Esimerkkeini
Durkheim kiyttdd uskonkiihkoilijan tai katuvan rikollisen itse-
murhia*”’. Anomiset itsemurhat taas juontuvat sosiaalisen ase-
man akillisestd noususta tai laskusta tai yksinkertaisesta arty-
myksesti elimdin®® — anominen itsemurhaaja saattaa niin
sanotusti kuolla vitutukseen. Durkheimin mukaan egoistinen ja
anominen itsemurha ovat sukulaisia, mutta siind missd egoisti-
nen itsemurha kumpuaa “pohtivan dlyn” voimistumisesta yli
dyriittensd, anominen itsemurha johtuu ylikiihottuneista, pdi-
midriteomistd intohimoista®”. Durkheimin erottelun egoisti-
nen itsemurha toistaa William Jamesin ilmaiseman pelon siiti,
ettd liiallinen taipumus alyllisiin harrastuksiin altistaa ihmisen
itsetuhoisuudelle. Lopuksi Durkheim muistuttaa, ettd hinen
kolmijakonsa tarkoitus on korostaa eri itsemurhatyyppien eroja
idealisoimalla ne. Kdytinndssi eri itsemurhatyypit sekoittuvat
toisiinsa.

Durkheimin ajatus, jonka mukaan itsemurhien syyt ovat pe-
rdisin yhteiskunnasta, ei ole saanut suurta kannatusta, mutta
Jacques Choronin mukaan Durkheimin itsemurhateos on ollut

120



3 ITSEMURHAN KASITE

ratkaiseva sen kannalta, ettd itsemurhan syitd arvioitaessa on
ryhdytty ottamaan huomioon myos sosiaaliset tekijat**. IThmi-
set eivit tee itsemurhia vain hulluuttaan vaan muun muassa
koyhtymisen, yksinidisyyden, vanhuuden ja ihmissuhdeongel-
mien vuoksi.

On ihmisid, joille itsemurha on sininsi kielteinen ja kieltd-
misen arvoinen asia. Silloin, kun kiellolle ei tunnu olevan syyti,
he nimeivit tapahtuneen joksikin muuksi kuin itsemurhaksi.
Suomen sana ’itsemurha’ on sindnsd arvottava, koska siind pu-
hutaan murhasta®!
kid vilttimdan kannanotot teon hyvyydesti tai pahuudesta.

. Siksi itsemurhan mairitelmissd pitdisi pyr-

Kiirsimys ja sivuvaikutukset

On jirkeenkiypii, ettei Durkheim halua moralisoida. Yksi asia
on nimittdin varma: jos itsemurhan kisite mairitellddn tunteen-
omaisesti, ollaan pulassa. Varhainen avustetun itsemurhan puo-
lestapuhuja Charles Binet-Sanglé (1868—1941) kirjoitti yksikan-
taan:

Rappeutuneiden lasten surmaaminen, parantumattomien
idioottien ja melankolikoiden murhaaminen samoin kuin
avustettu itsemurha ovat tiysin rationaalisia tekoja. Uskon-
nollista murhaamista, poliittista murhaamista ja rikollisten
murhaamista tdytyy sen sijaan tarkastella rikoksina.**

Binet-Sanglén vuonna 1919 julkistamien tuntemusten alkuosa
synnyttinee nykypiivind epimukavan olon. Loppuosasta sen
sijaan on helppo olla samaa mieltd. Yhti kaikki Binet-Sanglén
suhde aiheeseensa on niin tunnepitoinen, ettd hinen asenteensa
sopivat polemiikkiin, eivdit méirittelyyn. Mutta joskus filosofi,
joka esittdd itsemurhan mairitelmin, kertoo avoimesti, millais-
ta suhtautumista hanen kisityksensi asiasta edellyttdd.
Husserlin ja Schelerin johdolla opiskellut Paul Ludwig
Landsberg (1901-1944) pakeni Ranskaan kansallissosialistien
noustua valtaan Saksassa. Hin piti alituisesti mukanaan

I2I



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

myrkkykapselia, jotta hin voisi tappaa itsensd ennen kuin jou-
tuisi Gestapon vangiksi, mutta uskoon tultuaan hin tuhosi
myrkyn. Hinet kavallettiin saksalaisille ja hin kuoli keskityslei-
rilli. Hinen mukaansa itsemurha on “teko, jolla inhimillinen
olento tuottaa vapaachtoisesti sen, minki hin uskoo oman kuo-
lemansa vaikuttavaksi ja riittdviksi syyksi”*?. Tehdessdin itse-
murhan ihminen toisin sanoen ryhtyy tieten tahtoen toimin-
taan, jonka uskoo johtavan omaan kuolemaansa. Landsberg
jatkaa, ettei hidn usko ihmisen tappavan itseddn epitoivosta vaan
epimdiriisesti kuoleman tuolle puolen kohdistuvasta toivos-
ta®. Itsemurha on hinelle erddnlaista viarinymmirrettyd us-
konnollista kaipausta.

Landsberg tekee itsemurhasta sithen mairdan tuonpuoleisuus-
asian, ettd hinen mielestddn esimerkiksi perheen tarkastelemi-
nen itsemurhapiitdsti tehtiessi on pelkistian porvarillista. Eric
Volantin mukaan hinen arvionsa perustuu vadrain yhteyteen so-
vellettuun kommunitaristiseen etiikkaan®”. Landsbergin nike-
myksessd perheelld ei saisi olla painoa itsemurhakandidaatin
suunnitelmissa. Uskonnollisena ajattelijana Landsberg paityy
sithen, ettei ihminen saa tappaa itsedin, koska hin ei saa heittdd
ristiddn pois®®. Landsbergin miiritelmi ei ole vedenpitivi eiki
sitd ole ehki tarkoitettu sellaiseksi, mutta hinen ajatuksensa nos-
tavat esille kirsimyksen roolin. Ne itsemurhakiellot, jotka perus-
tuvat taakan kestdmiseen, olettavat, ettd kirsimykselld on merki-
tys. Landsbergin kaltaisen kristillisen ajattelijan tapauksessa
imitatio Christi -ulottuvuus on ilmeinen, mutta on perusteltua
kysyd, mitd pitdisi ajatella tilanteissa, joissa kirsimykselld ei ole
mitdin mahdollisuutta jalostaa ihmistid. Koska kukaan ei voi tie-
t4d, millaisen taakan toinen joutuu kantamaan, kehotus "vain
kestdd” on joko vilinpitimittomyyttd tai kirsimyksen kiistimis-
td*7. Se on my6s ihmisen oman arvostelukyvyn kiistimisti: kun
ulkopuolinen ilmoittaa, ettd toisen tulisi yksinkertaisesti sietdd
vastoinkdymisensd, hidn antaa ymmirtdd tietdvinsi timin ela-
mintilanteesta enemmin kuin tdmi itse.

Kirsimyksen arvon painottamisen sijasta kirsimyksen arvo
voidaan kiistdd ja viittdd, ettd kirsimys on sindnsi paha asia.

122



3 ITSEMURHAN KASITE

Kirsimysargumentti on jakanut filosofit: kirsimyksen hyviksy-
jiin kuuluvat Leopardi, Nietzsche ja kristilliset ajattelijat, kirsi-
myksen kieltdjiin taas epikurolaiset ja Schopenhauer. Kirsimyk-
sen arvon korostamiseen liittyy my6s mahdollisuus ajatella, ettd
jos kirsimys tosiaan on jalostavaa, ihmisten tehtivini ei pitiisi
olla kirsimyksen poistaminen vaan sen lisidminen®®. Rakasta,
kirsi ja unhoita, se on kiiskyni kohtalon. Asialla on painoarvoa
my®&s silloin, kun mietitdén itsemurhan rationaalisuutta: kérsi-
myksen jalostavaan vaikutukseen uskovan kristityn kannalta it-
semurhan tekeminen voi olla irrationaalista, kun taas toisenlai-
sia uskomuksia kannattavan ateistin kannalta itsemurha voi olla
rationaalinen vaihtoehto®’. Itsemurhan mielekkyyttd ei voida
leikata erilleen ihmisen uskomuksista.

Ne, jotka Landsbergin tapaan mdirittelevit itsemurhan
teoksi, unohtavat, ettd kun ihminen pyrkii surmaamaan itsensi,
tekemittd jattdiminen voi olla yhtd tehoisaa kuin tekeminen.
Mielikuvissa itsemurhakandidaatti ampuu itsensi, hirttdytyy,
ottaa yliannoksen unildikkeiti tai viiltdd ranteensa auki. Mutta
kiytannossi itsemurha voidaan tehdd myos passiivisesti. Tho-
mas Anderbergin esimerkissid itsemurhakandidaatti seisoo pu-
rettavaksi midrityn, rijiytettdvin talon edessi, saa tiedon siité,
ettd talo rdjdytetddn pian, ja jid seisomaan paikalleen kunnes
rdjahtdd talon mukana. Anderberg toteaa, ettd koska tiettyjen
reunachtojen on toteuduttava myos aktiivisen itsemurhan ta-
pauksessa — tdytyy olettaa, ettd uhrilla on mahdollisuus toimia
toisin, tdytyy olettaa, ettd hin tietdd, mihin teko tai tekemittd
jattiminen johtaa ja niin edelleen — myos tekemittd jattdmises-
td voidaan puhua tapana tehdi itsemurha®’. Landsbergin mu-
kaan itsemurha ei kuitenkaan ole yksi tapa kuolla vaan inhimil-
linen teko*. Jiasennyksestd ei ole suurta hydtyi: itsemurhaaja
voi kuolla myrkytettyni tai rdjihdyksessd, mutta tavalla tai toi-
sella hin on joka tapauksessa mydtivaikuttanut kuolemaansa
omalla toiminnallaan.

Landsbergin aikoja uudemmissa itsemurhakisityksiss sovel-
letaan joskus kaksoisvaikutuksen (double effect) oppia: sen mu-
kaan itsemurhan arvioinnissa on otettava huomioon, ettd itse-

123



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

murhalla on tekijin aikomien vaikutusten lisiksi my6s hinen
ennakoimiaan vaikutuksia, joihin hin ei kuitenkaan teollaan
pyri. Jos padministeri tekee itsemurhan, hinen itsemurhansa
tavoitteena ei vilttimittd ole pddministerin tehtdvin vapautta-
minen, mutta tekoonsa ryhtyessdin hin pystyy kuitenkin en-
nakoimaan, ettd jos hin tekee itsemurhan, maalla ei endi ole
padministerid. Jos itsemurhaaja on perheeniiti, hinen itsemur-
hansa tarkoitus ei ole riistdd lapsilta ditid, mutta hin tietdd, ectd
jos hin tappaa itsensd, hinen lapsillaan ei enid ole itid. Chol-
bin mukaan erottelulla ei ole merkitystd itsemurhan miaritel-
mille, mutta itsemurhan moraalisen arvioinnin kannalta silli
saattaa hyvinkin olla merkitystd*2. Karkeita esimerkkeji on
helppo keksii: jos matkustajakoneen lentokapteeni paittai tur-
vautua lopulliseen ratkaisuun kesken lennon, hinti on lupa
pitdd vastuuttomana, ovat hinen perustelunsa itsemurhalle si-
ninsd miten painavia tahansa. Ei ole perusteltua olettaa, ettei
hin tajuaisi tekonsa johtavan katastrofiin.

Kaksoisvaikutuksen oppia voidaan soveltaa itsemurhan mo-
raalisen arvon miirittelemiseen myos niin, ettd kaksoisvaiku-
tuksen ajatellaan toimivan seuraavasti: teko on sallittu, jos se
on hyvi tai moraalisesti yhdentekevi, ja vaikka silld saattaa olla
ennakoitavissa oleva paha seuraus, pahaan ei pyritd; hyvi seu-
raus on suoraa seurausta teosta, paha ei, ja on olemassa perus-
tellut syyt, miksi pahan toteutumisen mahdollisuus tiytyy sal-
lia. Perinteiset esimerkit kertovat lddkiristd, joka menee
hoitamaan tartuntatautisia, vaikka saattaa itse sairastua ja kuol-
la, tai papista, joka menee miinakentille antamaan haavoittu-
neille viimeisen voitelun, vaikka hin saattaa kuolla samalla®®.
Niissd tapauksissa ei siis pitdisi puhua itsemurhasta vaan
ainoastaan tietoisesti otetusta riskistd. Arkisempia esimerkkeji
ovat ammatit, joihin kuuluu tietynsuuruinen riski. Jos poliisi
saa surmansa virantoimituksessa, ammatinvalinta ei riitd perus-
teluksi sanoa hintd itsetuhoiseksi. Itsemurhalla on pddmairin
ohella sivuvaikutuksia.

124



3 ITSEMURHAN KASITE

Modernit médritelmdit

Viime vuosikymmenten mairittely-yritykset ovat tuottaneet
Durkheimin miiritelmii elegantimpia mutta myds teknisem-
pid ratkaisuja. Itsemurhien ehkiisyyn panostava suisidologi Ed-
win Shneidman ehdottaa itsemurhan méiritelméksi seuraavaa:

Nykyhetken linsimaailmassa itsemurha on tietoista itseai-
heutettua tuhoutumista, joka on viisainta ymmirtdi tar-
peikkaan yksilon moniulotteiseksi huonoksi oloksi, kun
yksilé midrittelee ongelman, johon itsemurha koetaan par-
haaksi ratkaisuksi.**

Shneidmanin méiritelmi eroaa Durkheimin miiritelmistd esi-
merkiksi siind, ettd Shneidman tekee itsemurhasta selvisti yksi-
I6llisen asian: nimenomaan yksilo mairittelee ongelmansa ja
paittelee, ettd parhaan ratkaisun sithen tuo itsensd surmaaminen.
Sosiaalinen ulottuvuus katoaa, mutta toisaalta Shneidmanin
méiritelmi sopii hyvin vallitsevaan itsemurhan psykiatrisoinnin
eetokseen. Itsemurhaa pidetddn tragediana, joka aiheutuu yksi-
16n patologiasta®. Yksilon patologian syyttimisesti on tietenkin
se etu, ettd ympdristd osoittautuu syyttdmaksi.

Shneidmanin miiritelman vahvuus on siind, ettei se edellytd
kuolemaa toiminnan tavoitteeksi. Anderberg on huomauttanut,
ettei itsemurhaaja useinkaan havittele varsinaisesti kuolemaa
vaan hinen tavoitteenaan on pidsti eroon jostakin®*. Itsemur-
haaja haluaa esimerkiksi vilttdd fyysisen kivun, henkisen virey-
tensi rappeutumisen tai kestimittomin hipeilliseksi kuvittele-
mansa tilanteen, ja jos hinelld olisi keino vilttdd ne jollakin
muulla konstilla kuin tappamalla itsensi, jatkaa Anderberg, hin
valitsisi vaihtoehtoisen keinon. Kuolema on erddnlainen ikivin
lopputuleman vilttelemisen sivutuote.

Shneidmanin miiritelmin heikkous on sen sijaan siini, ettd
se jasentdd itsemurhan ratkaisuksi yksilon pahaan oloon. Kun
henkistd pahoinvointia ei midritelld sen tarkemmin, muodoste-
taan ainoastaan pahan olon ja itsemurha-alttiuden liitto, jossa

125



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

paha olo on altis patologisoimiselle: se on helppo leimata “ma-
sennukseksi”*’. Ongelmallista timi on siksi, ettei yksilon koke-
ma paha olo vilttimittd ole patologinen tila. Monet itsemur-
han ongelmaa pohtineet filosofit toki katsovat, ettd esimerkiksi
vaikea masennus heikentid yksilon kykya toimia vapaasti. Ni-
kemyksessi oletetaan, ettd vakava masennus on sininsi patolo-
ginen tila, joka heikentdd harkintakykyi ratkaisevasti. On kui-
tenkin mahdollista, ettd vakava masennus on tiysin osuva
reaktio sithen eksistentiaaliseen tilanteeseen, jossa ihminen on.
Masennuksen haitallisuuden korostaminen voi joskus toimia
niin, ettd tarkoituksena on ainoastaan rajata niiden ihmisten
joukkoa, joiden voidaan ajatella tekevin rationaalinen, vapaach-
toinen itsemurha. Masentuneiden itsemurhat voidaan niin lei-
mata irrationaalisiksi ja epdvapaiksi, vaikka leima saattaa kertoa
enemman leimaajista kuin leimatuista. Aivan yhtd perusteltua
olisi viittid, ettd poikkeuksellisen aktiivisten ja positiivisesti ym-
piristoonsd suhtautuvien ihmisten maailmankuva on jirkkynyt
ja ettd he eivit siksi voi tehdi vapaita ja rationaalisia paatoksid.
Perusteeton optimismi ei ole tuntematon ilmid, eikid optimismi
ole positiivisuuttaan sininsi oikeampi tapa tarkastella maailmaa
kuin pessimismi on sitd negatiivisuuttaan®*.

Masennus ei ole sisd- tai ulkopuolinen hiirié vaan osa yksi-
16n elimantilannetta. Sitd ei voi ulkoistaa vapauden ja rationaa-
lisuuden tuolle puolen viittimilld, ettd se sindnsi heikentdd
yksilon kykyid pddttdd omista asioistaan. On mahdollista, ettd
miiritelmilli tahdotaan sanella ihmisten kokemuksia maail-
masta; kokemus, jossa elimi katsotaan luopumisen arvoiseksi,
halutaan sysiti pois ja patologisoida. Téstd huolimatta on mah-
dollista, ettd masentuneella on itse asiassa realistinen ja jopa ra-
tionaaliseen harkintaan perustuva kisitys tulevaisuudestaan ja
mahdollisuuksistaan. Joskus ihminen on lohduton siksi, ettd hi-
nen elimintilanteensa on lohduton, ei siksi, ettd hinen aivoke-
miansa toimii vddrin.

Jos itsemurhan miiritelmi ei ole viaton, jo se saattaa antaa
harhaanjohtavan kuvan ongelmasta: mairitelmi ohittaa itsemur-
hakandidaatin yksil6llisen tilanteen, jos sithen on kirjoitettu

126



3 ITSEMURHAN KASITE

sisddn arvottava ulottuvuus. Jean Améryn ajatukseen viitaten pel-
kistidn itsemurhien ehkidisyyn pyrkivin suisidologian
suurimpana ongelmana voi pitii sitd, ettd sen toteamukset ovat
itsemurhakandidaatille tyhjid*?. Vaikka itsemurhatutkimus kisit-
telee itsemurhaa ja puhuu itsemurhasta, itsemurhakandidaatin
nikokulmasta se puhuu aivan kuin eri asiasta. Sydpiin sairastu-
neelle ei ole iloa sydpain liittyvistd solukemiallisesta tiedosta; sa-
moin itsemurhakandidaatti jid kylmiksi tilastoille, ennaltachkii-
symenetelmille ja tuloksille. Vaikka suisidologia tarjoaisi kuinka
paljon tietoa itsemurhasta tahansa, itsemurhakandidaatin niké-
kulmasta se puhuu koko ajan asian ohi. Timi on my®s yksi syy
sithen, miksi itsemurhan miiritelmin tulisi olla mahdollisimman
neutraali. Kantaa ottamaton méiritelmi ei pyri esittimiin mo-
raalisia arvioita ihmisen elimisti tai sen padttymisestd.

Itsemurhaan kriittisesti suhtautuvan filosofi John Donnellyn
miiritelmi kuuluu seuraavasti:

S toteuttaa itsemurhateon X, kun S suoraan ja tahallaan
tahtoo, joko omansa tai muiden kausaalisen vaikutuksen
avulla, ettd hinen eliminsd sammuu tdysin tai osittain epi-
tavallisesti egoisistisista ja/tai altruistisista syistd, paizsi tapa-
uksissa, joissa (1) S voi siilyttdd henkensd ainoastaan teke-
milli moraalisesti kunniattoman teon, jota pitdid
kunniattomana jokainen, joka suostuu omaksumaan mo-
raalisen nikoékulman, ja/tai tapauksissa, joissa (2) S on ter-
minaalisessa sairaustilassa niin, ettd ilman poikkeuksellista
(keinotekoista) liiketieteellistd koneistoa S kuolisi varsin
lyhyessi ajassa.®°

Itsemurhaa ei siis Donnellyn mukaan tehdi, jos vaihtoehtona on
hipei tai jos kuolemansairas tarvitsee erikoislaitteita siilyikseen
hengissi. Michael Cholbin itsemurhamiiritelmi on tillainen:

Itsemurha on intentionaalista itsensd tappamista; henki-

16n teko on suisidaalinen jos ja vain jos henkilo uskoi,
ettd teko tai jokin tuon teon kausaalinen seuraus tekisi

127



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

hinen kuolemastaan todennikdisen, ja kivisi toimeen
tuottaakseen oman kuolemansa intentionaalisesti.*"

Jotkut edellyttivit, ettd itsemurha edellyttdd tekijiltddn
epiinstrumentaalista halua kuolla. Toisin sanoen kuolemaa tiy-
tyy etsid sen itsensd takia, ei vilineend. Steven Luper on huo-
mauttanut, ettei kukaan etsi kuolemaa sininsi vaan pakoa ki-
vulta tai toisen pelastamista®?. Lisiksi Luper on tdsmentinyt,
ettei itsemurhaajan tarvitse tietdd tarkalleen, miten hinen te-
konsa aiheuttaa kuoleman: jos aikoo ampua itsedin paihin
mutta osuu kuolettavasti rintaan, on tehnyt itsemurhan® — pu-
humattakaan siité, ettei itsemurhaajalta edellyteti tietoa esimer-
kiksi niistd kemiallisista ja fysikaalisista prosesseista, jotka mah-
dollistavat itsemurhan tekemisen myrkyn avulla.

Tarkkaa tietoa ei edellytetd, mutta ei myoskddn tiedotto-
muutta. Anderberg panee merkille, etti itsemurhan liittiminen
persooniin — lasten, hullujen tai eldinten ei yleensi katsota teke-
vin itsemurhia, vaikka se periaatteessa mahdollista onkin — osuu
kitevisti yksiin moraalisen vastuun kisitteen kanssa®*. Itsemur-
haajien katsotaan kuuluvan siihen joukkoon ihmisii, jota voi-
daan pitdd vastuullisena teoistaan. Rajaus on ymmarrettavi: it-
semurhan kisite edellyttdd sitd, ettd itsemurhaaja ymmairtid
kuolevansa. Itsemurha edellyttdd itsetietoisuutta. Itsemurhaajan
tdytyy tietdd mitd tekee. Jos dementoitunut vanhus avaa kaasu-
lieden, unohtaa kaasun ja kuolee sen tihden, hin ei ole tehnyt
itsemurhaa, vaikka hinen toimintansa on suoraan aiheuttanut
hengenmenon.

Tidmi osoittaa intention kisitteen tarpeellisuuden. Ander-
berg yrittdi tehdi sille ruumiinavauksen erottelemalla kolme eri
tilannetta, joissa ensimmiisessd leikkaan kiteni irti intentionaa-
lisesti, toisessa leikkaan kiteni irti intentionani kuolla ja kol-
mannessa leikkaan kiteni irti tuottaakseni kirsimystd rakastajat-
tarelleni. Ensimmiisen esimerkin intentio ei Anderbergin
mukaan ole itsemurhaintentio, ellei tarkoituksena ole kuolla ve-
renhukkaan, missd tapauksessa ensimmiinen tilanne vastaa toi-
sen esimerkin tilannetta. Kolmas vaihtoehto taas sisiltdd itse-

128



3 ITSEMURHAN KASITE

murhan intention ainoastaan elliptiseksi tulkittuna eli silloin,
kun kisi leikataan irti siini tarkoituksessa, etti aikomuksena
kuolla ja aiheuttaa siten kirsimystd rakastajattarelle. Kuten An-
derberg makaaberisti toteaa, jos itsensisilpoja pysiyttdd veren-
vuodon kidentyngistiin, panee irti leikatun kitensd pakettiin,
postittaa sen rakastajattarelleen ja menee itse sairaalaan hake-
maan hoitoa, kolmanteen vaihtoehtoon ei sisilly itsemurhan
intentiota. Jos itsensi surmaamisen intentio taas on mukana,
Anderberg erottelee, ettd kolmannessa esimerkissi intentiona on
kuoleminen ja motiivina kirsimyksen tuottaminen rakastajatta-
relle. Erottelu on Anderbergin mukaan epitarkka mutta valaise-
va, silld teon tarkoitus ja motiivi tdytyy erottaa toisistaan. Joku
voi leikata kitensd irti voidakseen kuolla verenhukkaan ja saada
rakastajattarensa kirsimiin, mutta joku toinen voi leikata ki-
tensd irti voidakseen kuolla verenhukkaan ja lakatakseen ole-
masta perheelleen taakka.”> Samaan tapaan voidaan ajatella,
ettd Vietnamin sotaa vastaan polttoitsemurhan tehneen budd-
halaismunkin intentiona oli tappaa itsensd, mutta hinen motii-
vinaan oli esittdd vastalause sodalle. Intentionani voi olla tappaa
itseni, motiivinani eroon pidseminen tuskallisesta sairaudesta.
Intentio ja motiivi eivit ole sama asia. Yhdelld ja samalla teolla
voi my®&s olla useita intentioita tai motiiveja.

Anderberg jatkaa vield, ettd intentio on erotettava haluami-
sesta. Voidaan ajatella, ettd joku haluaa kuolla, mutta hinelli ei
ole itsensd tappamisen intentiota juuri nyt, vaan hin ainoas-
taan elittelee mahdollisuutta mielessdin®°. Anderbergin erot-
telut jasentdvit intentiokésitettd ja hinen motiivin ja intention
erottelunsa voidaan tulkita erddnlaiseksi kaksoisvaikutusopin
vaihtoehtoiseksi muotoiluksi, mutta kaikkien filosofien yhteis-
omaisuutta tillaiset jaottelut eivit ole. Motiivin ja intention
ero hahmottaa Anderbergin omaa kokonaisnikemysti itsemur-
hasta.

Anderberg paityy omaan itsemurhamiiritelmainsi:

[H]4n [itsemurhaaja] on kiynnistidnyt tapahtumakulun, jo-
hon hin ottaa osaa aktiivisesti tai passiivisesti ja jossa suuri

129



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

enemmistd hinen yksinkertaisista teoistaan (tai teon
konstituenteista) tehdddn niin, ettd intentiona on lyhentdi
elimid, on motiivi mikd tahansa, hyvi tai paha, ja josta
seuraa kuolema hinen suunnittelemallaan tavalla tai aina-
kin tavalla, jonka hin voisi hyviksya®’.

Anderbergin mukaan teko, jossa elimin lyhentimisen intentio ei
tdyty, jad pelkiksi itsemurhayritykseksi, on syyni sitten keinojen
pettiminen tai odottamattomien asiaan vaikuttavien tekijoiden
ilmaantuminen. Anderberg erottaa avunhuudon epionnistunees-
ta itsemurhayrityksestd, ja erottavana tekijind on intentio: avun-
huutaja ei aio kuolla. Kaikkien itsemurhan yrittijien tavoitteena
ei ole tappaa itseddn, vaan pidmiirini on avun hankkiminen,
huomion saaminen tai jirkytyksen aiheuttaminen. Oman lukun-
sa madrittelyongelmiin kirjoittavat epdonnistuneet avunhuutajat:
joku haluaisi vain hitkihdyttdd ympiristédan, mutta jokin me-
nee pieleen ja pelkiksi yritykseksi tarkoitettu itsemurhayritys
pidttyy uhrin kuolemaan. Voidaan sanoa, etti epdonnistuneet
avunhuudot ovat onnettomuuksia, eivit itsemurhia.

Anderberg ehdottaa, ettid itsemurhan méiritelméin tulisi liit-
tdd my0s ankara rationaalisuusehto (szrict rationality-condition)
eli vaatimus, jonka mukaan itsemurhakandidaatin tiytyy kyetd
arvioimaan asioiden todennikoisyyksid. Jos ihminen hyppii
rantahiekalle tietden, ettd sannan alla on miina, voidaan puhua
itsemurhasta, mutta jos hin hyppelee vaarasta tietimittomini,
hinen kuolemansa on onnettomuus, ei itsemurha. Jos hyppeliji
toisaalta kuvittelee voivansa tehdi itsemurhan hyppelemilld
mutta kuolee miinaan, Anderbergin mukaan on ajateltava, ettd
hin saa surmansa itsemurhayrityksen aiheuttaman onnettomuu-
den vuoksi. Mutta tiukka rationaalisuusehto voi tuoda muka-
naan myos himmentidvimpii tuloksia: jos ihminen heittiytyy
alas San Franciscon Golden Gate -sillalta ja suunnittelee kuole-
vansa joko veteen iskeytymisen vuoksi tai hukkumalla, mutta
kiykin niin, ettd hai sy hinet, tapahtuma vaikuttaa itsemurhal-
ta mutta ei tdytd ankaraa rationaalisuusehtoa, koska uhri ei
ole kuollut todennikéisen tapahtuman vuoksi.® Anderberg



3 ITSEMURHAN KASITE

huomaa, etti tiukasta rationaalisuusehdosta on luovuttava, kos-
ka se sitoo itsemurhan pelkistidn itsemurhakandidaatin ratio-
naalisuuteen: jos itsemurhakandidaatti arvioi todennikéisyyden
oikein yhdessi tapauksessa ja toisessa tapauksessa ei, ensimmais-
td tapausta tulisi pitdd ehdon valossa itsemurhana, jilkimmiistd
ei, vaikka itsemurhakandidaatilla olisi kummassakin tapauksessa
yhti voimakas halu kuolla®™.

Milloin sitten voidaan puhua itsemurhayrityksestdi? Ander-
bergin mielesti itsemurhayrityksestd voidaan puhua jopa silloin,
kun allergiaton itsemurhakandidaatti kuvittelee pystyvinsi tap-
paamaan itsensi sydmilld lusikallisen jauhoja, koska itsensi tap-
pamisen intentio on lisnd*". Itsemurhakeino on tehoton, mut-
ta se ei tee intentiota tyhjiksi. Toinen ongelmallinen kategoria
itsemurhayrityksen méirittelyn kannalta ovat edelld mainitut
avunhuudot.

Vapaa tahto

”Elimini on vapaa vain jos kuolemani voi olla vapaa. Tai sitten
se ei ole minun elimini.”* Filosofi Lucien Guirlingerin mietel-
mi paljastaa itsemurhasta jotakin olennaista: vapaaehtoinen
kuolema tekee elimistd vapaan. Monet itsemurhaa kisitelleet
kirjoittajat ovat esittineet ajatuksen eri muodoissa. Yksi kysy-
mys johtaa toiseen, nimittdin kysymykseen siiti, kenen harteilla
todistustaakka on. Keskustelua on totuttu kiymain niin, ettd
itsemurhaajan tulee perustella tekonsa, ei niin, ettd elimin jat-
kamisen puolestapuhujien tulee perustella suosituksensa.

Asia ei ole yksiselitteinen. Jos ajateltaisiin, ettei itsemur-
hakandidaatilla ole mitdin velvollisuutta perustella tekoaan, ei
otettaisi huomioon, etti itsensd surmaaminen on tappamista ja
ettd yleensd tappamiselle vaaditaan hyviksyttivd moraalinen pe-
rustelu; se, ettd itsemurhaaja tappaa itsensi eikd ketdin muuta,
on Kisitteellinen erottelu muttei moraalinen perustelu®?. Jos
itsensd surmaaminen hyviksytdin ja toisen surmaamista ei, on
selitettdvd, miksi ihminen voi kohdistaa itseensi sellaista viki-
valtaa, jota hinelld ei ole lupa kohdistaa toiseen. Jos ajatellaan,

131



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

ettd ihmisen ruumis on hinen omaa omaisuuttaan ja ettd omai-
suudelleen ihminen voi tehdi miti tahansa, on toisaalta muis-
tettava, ettei ihminen saa tuhota omaisuuttaan aiheuttamalla
samalla vaaraa muille”. Kerrostaloasunnossa ei sopine hank-
kiutua eroon rikkoutuneesta jidkaapista rijaytcimalli.

Pakon edessd tapahtuva itsensd surmaaminen ei ole itsemur-
ha. Itsemurhaajan tiytyy voida valita toisin, tdytyy olla niin, ettd
hinelld on my6s mahdollisuus olla kuolematta. Myds timi on
seikka, jonka tolaa on vaikea selvittdd**. Itsemurhaan erittdin
kielteisesti suhtautuva Léon Meynard viittdd, ettei yksikaidn fyy-
sisen tai henkisen tuskan vallassa tehty itsemurha ole vapaa, me-
neepd hidn niin pitkille, ettd hin kiistdd vapaan itsemurhan
mahdollisuuden tykkiniin: Meynard ajattelee Kantia muistel-
len, etti koska itsemurha tuhoaa vapaan subjektin, se ei voi olla
vapaa teko®®.

Kun kiistetddn, ettd itsemurhaaja olisi toiminut vapaasta tah-
dostaan, kiistetiin samalla, ettd hin olisi voinut toimia eettises-
ti tai tehdid tekonsa vakain tuumin ja harkiten®®. Itsemurhan
tekiji oli olosuhteiden uhri, sairautensa lannistama, ei oma it-
sensi. Itsemurhan teki joku muu, ei hin itse omasta vapaasta
tahdostaan. Kun lahimmaiset tai itsemurhia ehkiisevit terveys-
viranomaiset kiistdvit tekijin vapaan tahdon, he kiistivit itse-
murhan mahdollisuuden. He kiistivit sen, ettd joku voisi tap-
paa itsensd vapaachtoisesti. Joudutaan kehdin: itsemurha on
estettdvi aina, koska se ei koskaan voi olla tekijinsi tahdon mu-
kainen teko. Se ei voi olla vapaachtoista, joten se on estettivi.

Vapaachtoisuus edellyttii, ettd ihmiselld on vaihtoehtoja. Jos
mies ajautuu veneelld myrskyyn, putoaa veteen, joutuu virran
vietdviksi ja saa surmansa, hin ei ole tehnyt itsemurhaa, vaikka
hin veden varaan jouduttuaan olisikin piittinyt, ettd hinen on
turha ponnistella veden voimaa vastaan. Hin on antautunut ti-
lanteen edessd. Mutta jos veden voima on ollut kyllin suuri, hi-
nelli ei ole ollut mitiin muuta mahdollisuutta toimia. Jos mot-
tiin jadnyt sotilas luovuttaa fatalistisesti ylivoiman edessi ja
jttdytyy ammuttavaksi, hin ei ole tehnyt itsemurhaa, koska ha-
nelld ei ole ollut vaihtoehtoa. Sama pitee my6s ihmiseen, joka

132



3 ITSEMURHAN KASITE

yrittdd paeta palavasta talosta, mutta tietdd mahdollisuutensa
kehnoiksi. Tallaiset esimerkit ovat tietysti teoreettisia. Viime ki-
dessd itsemurhan motiivin selvittiminen on mahdotonta®’. Se
edellyttiisi uhrin antamia tietoja, ja lisiksi niiden tiytyisi olla
oikeita. Toisaalta motiivi tuskin kertoo “totuutta” itsemurhasta.
Anton ]. L. van Hooff on ironisoinut, etti jos antiikin itsemur-
hia kisittelevin kirjan kirjoittaja surmaisi itsensi, kirjaa pidet-
tdisiin jilkiviisaasti vihjeend tulevasta teosta, silld onnistuneelle
itsemurhalle esitetty syy on aina ulkopuolisen tarkkailijan jilki-
kiteen antama®®. Siind mielessd se on aina rationalisointia ja
arvailua.

Vapaa tahto ei ole selvirajainen kategoria. Thomas Anderberg
kertoo tarinan kroonisesta alkoholistista nimeltd Dionysios,
joka kuulee lddkiriltdan, ettd hin on kuolemaisillaan viinaan.
Dionysios jirkyttyy, menee kapakkaan ja tilaa paukun. Sitten
hin masentuu ja paittid, ettei hinen toinna eldd. Niinpi hin
tilaa yhi lisid juomaa kunnes kuolee. Anderbergin mukaan en-
simmiiset paukut voidaan laskea Dionysioksen vapaan tahdon
piiriin kuuluneiksi, mutta ongelma vaikeutuu, kun ajatellaan,
ettd hin jatkoi juomistaan vaikka oli jo niin humalassa, ettei
pystynyt harkitsemaan tekojaan. Anderberg on taipuvainen
ajattelemaan, ettd tapaus voitaisiin laskea itsemurhaksi, koska
Dionysios aloitti ryyppdimisensi padtettydan kuolla. Esimerkki
on hinen mukaansa kuitenkin kaukana mistian ideaalitapauk-
sesta, jossa itsemurhan ja onnettomuuden erottaminen on yk-
sinkertaista. Hin péityy siitd huolimatta pitimiin esimerkki-
d4n itsemurhana, koska Dionysios kaiken jirjen mukaan tiesi,
ettd juotuaan itsensi humalaan hin joka tapauksessa jatkaa juo-
mistaan niin kauan kuin pystyy.*® Ilmeisesti esimerkin Diony-
sios arveli, ettd koska hin kuolee joka tapauksessa, hin haluaa
kuolla miellyttdvimmalli tiedossaan olevalla tavalla. Itsemurhan
miiritelmin kannalta on olennaista, etti itsemurhakandidaatti
haluaa kuolla. Ehki tdmi on syy siihen, miksi itsemurhaa pide-
tddn usein patologisena ilmiéni. Ajatus perustuu kyseenalaista-
mattomaan uskomukseen, jonka mukaan mieleltdin terve ihmi-
nen haluaa aina elia. Jos ajatus hyviksytdin, itsemurha on aina

133



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

merkki sairaudesta. Mutta saman muodon ottanut paittelyket-
ju toimii my&s toiseen suuntaan: vaikka ajateltaisiin, ettd elossa
oleminen on aina paha asia, siité ei seuraa, ettd kuoleminen on
aina parempi asia kuin eliminen ja itsemurha parempi vaihto-
ehto kuin elimin jatkaminen*”’.

Kun itsemurha epdonnistuu

Aki Kaurismien elokuva / Hired a Contract Killer (1990) perus-
tuu kokonaan epdonnistuneeseen itsemurhaan. Henri Boulan-
ger (Jean-Pierre Léaud) erotetaan toimestaan, joten hin yrittdd
itsemurhaa mutta epdonnistuu useista yrityksistddn huolimatta:
hirttokdysi ei pidi ja kaasu-uuni on kaasuton kaasuyhtion lakon
vuoksi. Siksi hin pestaa palkkatappajan murhaamaan itsensi
tarkemmin madrittelemittdmini ajankohtana lihitulevaisuu-
dessa.

Onko epionnistunut itsemurha itsemurha? Ainakin itsemur-
ha on erotettava itsetuhoisesta kiyttdytymisestd, kuten suisido-
logi ja thanatologi Edwin Shneidman ehdottaa. Shneidman
erottaa itsemurhan ”paraitsemurhasta’ (parasuicide), vaikka il-
mioilld on hinen mukaansa samantapaisia piirteitd. Shneidman
luettelee itsemurhan ja paraitsemurhan eroja: itsemurhan drsyk-
keend toimii psyykkinen tuska samoin kuin paraitsemurhan,
mutta jalkimmadisessd tuska on laadullisesti erilaista; stressiteki-
jit ovat yhteisid, mutta niiden luonne ja kiihkeys vaihtelee; pa-
rasuisidaalisessa kdyttdytymisessd padmadrind on saada aikaan
reaktio, kun taas itsemurhassa tavoitteena on kuolla; itsemur-
hassa pyritidn lakkauttamaan tietoisuus, paraitsemurhassa jir-
jestimiin elimi uudelleen; kun itsemurhaaja on toivoton, pa-
raitsemurhaaja on vailla yhteyttd muihin ihmisiin, ja niin
edelleen®”!. Shneidman korostaa, ettd epionnistuneet itsemur-
hat, itsen vahingoittaminen ja itsetuhoisuus ovat eri asia kuin
itsemurha. Arkipuheessa voidaan todeta, ettd “hin joi itsensi
hengiltd”, mutta pitkikestoinen itsetuhoinen toiminta ei tdytd
itsemurhan mairitelmai. Ei ole mielekistd sanoa, ettd pelkilld
lenkkimakkaralla elinyt ihminen olisi tehnyt itsemurhan,

134



vaikka yksipuolinen ruokavalio olisi vaikuttanut hidnen ennen-
aikaiseen kuolemaansa. Sama pitee intohimoiseen vuorikii-
peilyn harrastajaan tai ammattinsa riskit ymmartineeseen pa-
lomieheen. Itsetuhoinen kiyttdytyminen voi ajan myotd
lyhentdd ihmisen elimii, mutta itsemurhasta se eroaa siten,
ettd itsemurhaaja tietdd osapuilleen, milloin kuolee. Itsetuhoi-
sesti elivin ihmisen tavoitteena ei ole oma kuolema, vaikka
hin ehki tiedostaa, ettd hinen elimintapansa saattavat johtaa
kuolemaan. Sitd paitsi itsemurhan kisitteen laajentaminen
kaikkeen riskialttiiseen kidyttdytymiseen saattaa pakottaa vetd-
miin mukaan “tiedostamattoman kuolemanhalun” kaltaisia
psykologisoivia kisitteitdi?’?, jotka pikemminkin sekoittavat
kuin selventivit asiaa, ja jos toisaalta kaikki mahdollisesti
kuolemaan johtava toiminta tulkittaisiin suisidaaliseksi, sy-
vinmerensukellus olisi aina itsetuhoista, silli aina on olemassa
mahdollisuus joutua onnettomuuteen, vaikka surman suuhun
joutumisen todennikdisyys olisikin pieni’. Mannerheimin-
tietd voi lihted ylittdimiin suojatietd pitkin tietden samalla,
ettd on olemassa liikenneonnettomuuden riski. Kuolemanvaa-
ra ei riitd itsemurhan kriteeriksi. [tsemurhan kriteeriksi ei riitd
myoskdin se, ettd ihminen ottaa riskin. Kun joku lihtee ylittd-
midn suojatietd vaikka litkennevalot niyttivit punaista, hin
arvioi, ettd piidsee kadun yli vahingoittumattomana. Jos hin
sattuu jidmiin auton alle ja kuolemaan, itsemurhasta voidaan
puhua vain silloin, kun hinen tavoitteenaan tosiaan on ollut
saada surmansa. Itsetuhofilosofi Jacques Choron on jopa viit-
tinyt, ettd riskien ottaminen kuuluu kaikkeen inhimilliseen
toimintaan”?. Riskin lisniolo ei sindnsd riitdi midrittimiin
itsetuhoisuutta.

Michael Cholbin mukaan voidaan viittdd, ettd vaikka yksit-
tdisen savukkeen polttaminen ei ole suisidaalista, tupakointi
on*”. Cholbi on liukkaalla luiskalla, silld hinen tulisi pystya
miiritteleméin, missd pisteessd riskejd sisiltivd toiminta muut-
tuu suisidaaliseksi. Montako savuketta pitiisi polttaa ja miten
sukkelassa tahdissa, jotta voitaisiin puhua suisidaalisesta kiyt-
tdytymisestd?

135



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Ihminen kiyttiytyy suisidaalisesti, kun hinelld on kuolemi-
sen intentio ja hidn pyrkii samalla myos johonkin toiseen pii-
midrdin, kirjoittaa Cholbi’®. Jako niyttid vastaavan Anderber-
gin erottelua intention ja motiivin vililli. Mutta toisaalta
tuntuu selviltd, ettd itsemurhayrityksen tiytyy johtaa kuole-
maan, jotta voitaisiin puhua itsemurhasta. Rajatapauksilta ei
silti voida vilttyd. Jos ihminen yrittdid ampua itsensd mutta jad
eloon niin, ettd on aiheuttanut itselleen aivovamman, joka hi-
vittdd hidnen persoonallisuutensa, tai jos lidkeyliannos tuhoaa
yksilon muistin ja luonteen, meilli saattaa Peter Y. Windtin mu-
kaan olla vastustamaton kiusaus puhua itsemurhasta, vaikka
keho jiisikin eloon?”. Niin itsemurhan kisite ndyttdd liictyvin
vield voimakkaammin persoonan siilymiseen kuin fyysisen ke-
hon eloonjddmiseen.

Windt on keksinyt monille itsemurhan miiritelmille vasta-
esimerkin, jossa itsemurhakandidaatti haluaa kuolla, aiheuttaa
kuolemansa omilla teoillaan, tietdd tekojensa johtavan kuole-
maan ja on itse vastuussa kuolemastaan. Masentunut mies on
lihtenyt patikoimaan syrjiseudulle ja yrittdd pidstd puron yli
tukin avulla. Hin kuitenkin liukastuu virtaan ja hukkuu. Koska
hin on ollut masentunut ja haluaa kuolla, ensimmiinen ehto
tdytyy, vaikka hin ei ole suunnitellut tekevinsi itsemurhaa liu-
kastumalla hyiseen virtaan. Jos hin ajattelee veteen pudottuaan,
ettei hidn tahdo yrittdd pelastautua, hinen kuolemansa on itse-
murha, mutta hin ei ole aiheuttanut siti omalla teollaan
— Windt ei tunnu ottavan huomioon, etti itsemurhan voi tehdi
my&s jattdimilld tekemittd. Jos hin taas on kuvitellut voivansa
uida rantaan mutta epdonnistunut, ei voida puhua itsemurhasta.
Mutta Windtin seuraava kysymys on kiintoisampi. Enti jos uh-
rilla on ollut jatkuvia itsemurha-ajatuksia, joita vastaan hin yrit-
tdd taistella mutta jotka ajavat hinet uhkayritykseen tasapainoil-
la tukin avulla virran yli? Hin tekee itsemurhan, mutta ei voi
sanoa, ettd hin olisi halunnut kuolla. Windt paittelee, ettei
kuoleman haluaminen voi olla itsemurhan vilttimiton edelly-
tys. On myos mahdollista, ettd kovaonninen esimerkkiuhri
suunnittelee kuolevansa myohemmin samana piivind vaikkapa

136



3 ITSEMURHAN KASITE

ottamalla myrkkyd, mutta liukastuu vahingossa ja niin ollen hi-
nen kuolemansa on onnettomuus. Windt kehittelee vield kau-
kaa haetun ajatusvaihtoehdon: uhri aikoo tehdi itsemurhan
hyppadmilld hirreltd virtaan, mutta tuulenpuuska kaataa hinet
ja hidn putoaa veteen vahingossa. Windtin mukaan myos timi
on tapaturmainen kuolema, ei itsemurha. Lisiksi Windt esitte-
lee ajatuskokeen, jossa masentunut mies hyppii uhitellen jo-
keen kokeilemaan, pddseeko hin rantaan hengissi vai ei. Jos hin
kuolee uhkayrityksessdin, hinen voi sanoa tehneen itsemurhan,
mutta toisaalta hin ei ole tiennyt, ettd hinen toimintansa johtaa
kuolemaan.?®

Windt toisin sanoen tuo epdonnistuneiden itsemurhien kate-
goriaan uuden ongelman. Ensinnikin ihminen voi yrittdd itse-
murhaa mutta epdonnistua: hin hyppii sillalta jokeen, mutta
hinet pelastetaan veden varasta, hin ottaa lddkkeitd, mutta an-
nos ei ole riittdvin suuri, hin ampuu itseddn padhin, mutta on-
nistuukin aiheuttamaan pelkin aivovamman. Mutta toiseksi
ihminen voi olla aikeissa tappaa itsensi mutta kuolla jostakin
muusta syystd. [tsemurhakandidaatti aikoo hirttdytyd mokillddn,
mutta matkalla sinne hin saa surmansa auto-onnettomuudessa.
Hin aikoo hypiti tukilta jokeen, mutta tuuli saa hinet liukas-
tumaan ja suistumaan kuolemaan. Windt ajattelee, ettei hin
silloin ole tehnyt itsemurhaa.

Edelld on jo mainittu, ettd itsemurhakandidaatin kisitys
omasta kuolemastaan tuo omat ongelmansa itsemurhan méirit-
telemiseen. Jos itsemurhaaja uskoo paisevinsi jonkinmoiseen
tuonpuoleiseen kuolemansa jilkeen, voidaanko silloinkaan pu-
hua itsemurhasta? Jos ajatellaan, ettd itsemurhakandidaatti ym-
mirtdd, mihin hinen tekonsa johtaa, on kaksi vaihtoehtoa. En-
simmiinen vaihtoehto on se, ettd ihminen todella pidityy
jatkamaan elimiinsi kuolemansa jilkeen. Silloin hin ei varsi-
naisesti tapa itseian. Hinen ruumiinsa on kuollut mutta hinen
persoonansa jatkaa olemassaoloaan. Toinen vaihtoehto on se,
ettd hinen maailmankuvansa on niin harhainen, ettei hinen it-
semurhaansa voida pitdd perusteltuna: hin uskoo virheellisesti,
ettd tappamalla itsensd hin pidsee tuonpuoleiseen, mutta jos

137



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

hinen maailmankuvansa olisi tosiasioiden tasolla, hin ei toimisi
niin kuin toimii. Selvdi on, ettd jos ihmisen persoona jatkaa
olemista fysikaalisen kuoleman jilkeen, itsemurhaa ei ole ole-
massa.

Kuolemanjilkeinen elimi sekoittaa kisitteenmaiirittelijoiden
konseptit. Ensinnikddn itsemurha ei enéi ole itsemurha, jos se
ainoastaan siirtdd ihmisen sielun paikasta toiseen. Anderbergin
mukaan tdmi antaa perustelun sanoa, ettei yksikdin tuonpuo-
leiseen elimdin uskoneen ihmisen itsemurha ole itsemurha, ja
nidin myds monet uskonnolliset ryhmittymit joutuisivat pane-
maan itsemurhaa koskevat kisityksensi uusiksi. Seikka mullis-
taisi tilastot, silld itsemurhiksi voitaisiin hyviksyi endi ne teot,
joiden tekijdt uskovat, ettd ihminen on kuolemansa jilkeen
kuollut kuin kivi.””” Itsemurhaajalta tulee edellyttdd, ettd hin
ajattelee kuolleen ruumiintoimintojen pysihtyvin, tietoisuuden
kadonneen ja kaikkien kokemismahdollisuuksien hivinneen.

Turbaa kuolemisen touhua

Uskonnollinen ajatus ikuisesta elimistd on yksi tapa siirtdd kuo-
leman ongelma tuonnemmas. Toinen tapa on tekniikka. Elimi-
sen etusijaa voidaan pitdd annettuna, mutta Ines Testoni viittii,
ettei eliminen ei ole ihmiselle luonnollista vaan kulttuurinen
teko, jonka ihminen valitsee vapaasti. Hin jatkaa, ettd kysymys
elimin tai kuoleman valitsemisesta nousee esiin, koska ihminen
ymmirtii, ettei sithen voi vastata hankkeisiin perustuvan ajatte-
lun antamien teknisten ratkaisujen avulla®’. Kysymykseen siitd,
pitdisiko ihmisen eldi vai ei, ei toisin sanoen voida antaa tieteel-
listd vastausta. Tieteeseen perustuva vastaus on mahdollinen niin
kauan kuin kisilld on selkeisti rajattu hanke. Lihes minki ta-
hansa tehtivin suorittamiseen voidaan hankkia avuksi kokemus-
perdistd tietoa, puhutaan sitten astioiden tiskaamisesta tai luotai-
men lihettdmisestd Marsiin. Sen jilkeen voidaan pohtia, miten
kisilla oleva tehtivi tehdiisiin tehoisimmin. Mutta elimi koko-
naisuudessaan ei ole samassa mielessi hanke, ja siksi kysymykset
sen mielekkyydesti eivit ole tieteellisia kysymyksid. Téssi ei ole

138



3 ITSEMURHAN KASITE

puhe hierarkiasta: elimin jatkamisen mielekkyys ei vain ole tie-
teellinen kysymys. Mutta erdidssd mielessi tekniikka poistaa syyt
kuolla®. Se voi luoda mielikuvan, jossa jokainen este elimin
jatkamiselle muuttuu pelkiksi tekniseksi ongelmaksi ikdan kuin
maailma ei endi olisikaan sellainen, jossa epionnistumisia tapah-
tuu ja kuolema korjaa lopulta kaiken. Kuolema on viime kidessi
maailmassa sitd, johon hankkeisiin perustuva ajattelu kilpistyy.
Tekniset ratkaisut saattavat ratkaista kaiken muun, mutta ne ei-
vit pure kuoleman ongelmaan.

Yhteiskunnassa, jossa elimi sininsd, elimi ilman mitidn
miireitd, arvostetaan korkealle, itsemurha niyttdd tietysti jirjet-
tomaltd. Mutta midrimielessd itsensd surmaaminen on ainoas-
taan kuoleman todellisuuden hyviksymisti. Tilanne on tietysti
paradoksaalinen: itsemurha voidaan ajatella keinoksi hallita
kuolemaa. Kun kuolemaa ei voi estii, sentiin sen mielivaltai-
suus voidaan estdd aiheuttamalla kuolema akdiivisesti itse. Itse-
murha ei sininsi ole hankkeisiin pohjautuvan, asioiden hallitse-
miseen pyrkivin ajattelun ulkopuolella. Se voidaan hahmottaa
elimdin suunnatun kontrollin vilineeksi.

Itsemurhaa saatetaan my6s pitdd turhana ja luonnottomana
tapana kuolla®?. Toisaalta se, ettd kuolema on trivialisoitu julki-
suudessa ja kuolevat siirretty sairaaloihin pois nikyvistd, on saa-
nut aikaan sen, ettd nimenomaan luonnollinen kuolema tuntuu
luonnottomalta ja ulkopuolelta tuleva kuolema mielivaltaiselta:
kuolema on menettinyt ajatuksellisen asemansa ihmisille yhtei-
seni kohtalona®®. Tidmi on yksi teknistyneen ajattelun aikaan-
saannos. Pohjimmiltaan se perustuu illuusioon, jonka mukaan
ihmiset eldisivit ikuisesti, jos he vain eldisivit riittdvin terveelli-
sesti ja turvallisesti.

Mutta itsemurhan kieltdiminen ei ole itsestddnselvyys. Se on
kulttuurisidonnainen arvostus. TSuktseille miki kuolema tahan-
sa oli parempi kuin kuolema vanhuuteen ja sairauteen, ja itsensi
tappaneita pidettiin etuoikeutettuina®®. Elimin pidentimiseen
sindnsi sitoutuneessa kulttuurissa itsemurhan skandaalimaisuus
liittyy siihen, ettid itsemurhaaja osoittaa pitivinsi kuolemaa pa-
rempana kuin elimid. Durkheimin oppilas ja kriitikko Maurice

139



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Halbwachs on ehdottanut itsemurhaajaa paheksuttavan siksi,
ettd timd on osoittanut itsellistd aloitekykyd*®. Itsemurhaaja on
rikkonut yhteison kiyttdytymisnormeja. Itsemurha on peruutta-
maton ratkaisu, jota ei voi katua. Téssd mielessi on outoa, ettd
itsemurhalle penitdin painavia perusteita: kerran itsensd surmat-
tuaan itsemurhaaja ei voi vahingoittaa itsedin enempai.

Lucien Guirlinger on luonnehtinut ihmistd olennoksi, joka
ei tahdo elai hinnalla milld hyvinsi vaan on valmis uhraamaan
eliminsi jonkin elimii korkeamman puolesta®®. Hin mainit-
see esimerkkini nilkilakkolaiset, mutta samalla hin tulee sijoit-
taneeksi itsemurhan uhrautumisen kategoriaan, josta se kuiten-
kin syvillisesti eroaa. Itsemurhan lopputulemana on kuolema;
siind mielessd oma kuolema ei siis ole sivutuote vaan paiasia.
Niinpi tilanteet, joissa oma kuolema aiheutuu tosin omien te-
kojen vuoksi mutta joissa se ei ole varsinaisena tavoitteena, on
usein jitetty itsemurhan kategorian ulkopuolelle. Esimerkiksi
nilkalakkolaiset eivit pyri kuolemaan vaan vaikuttamaan asioi-
hin, mutta jos sydmittomyys jatkuu liian pitkiin, he saattavat
kuolla. Jos pelastusveneessi on tilaa vain yhdelle mutta vaarassa
on kaksi, jalomielisempi tai elimiin kylldstyneempi saattaa luo-
pua paikastaan vaikka se merkitsisi hukkumista.

140



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

”Keneltikian ei koskaan puutu hyvii syytd tappaa itsensd”, itse-
murhaan péitynyt italialaiskirjailija Cesare Pavese (1908-1950)
merkitsi pdivikirjaansa kaksitoista vuotta ennen kuolemaansa.
Syy on yksi asia. Toinen asia on, onko se riittdvin painava. Mo-
net antiikin filosofit katsoivat, etti miiriehdoin itsensi surmaa-
minen on jirkevin ratkaisu. Hume taas ajatteli, ettei ihminen
luovu elimistdin vapaachtoisesti, ellei elimi ole todella muut-
tunut elimiskelvottomaksi. Sittemmin itsemurha ei ole nautti-
nut vastaavaa luottamusta.

Ennen rationaalisuuskeskustelun ruotimista on mainittava,
ettd itsemurhan rationaalisuus on saanut filosofeilta kohtuutto-
man paljon huomiota esimerkiksi sosiaalisten nikokohtien kus-
tannuksella. Yksi ounastus asiaintilan syystd on se, ettd itsemur-
han tekijin rationaalisuuteen keskittymilld voidaan vilttdd
itsemurhan yhteiskunnalliset ulottuvuudet, jotka uhkaavat tah-
rata pohdiskelun konkreettisella todellisuudella. Filosofinen it-
semurhakeskustelu rinnastuu niin psykologiseen: kun ilmién
ydin paikannetaan itsemurhaajan rationaalisuuteen, muut mah-
dollisesti vaikuttavat ulottuvuudet jddvit himardin.

Oli miten oli, tarkastellaan kiytya keskustelua. Voidaanko aja-
tella, ettd itsemurha voi olla rationaalinen, jirkiperdinen teko?
Vai onko niin, etti itsemurhaaja toimii aina jirjenvastaisesti, vii-
rien kisitysten tai harhaisten mielikuvien ohjaamana? Arkipu-
heessa itsemurhan jirjettdmyys otetaan usein annettuna. Itse-
murhaajaa ei vilttdimittd leimata hulluksi, mutta jotain vikaa

141



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

hinessi ajatellaan olevan: hin oli sopeutumaton tai liian passiivi-
nen®’. Ainakaan hinti ei koroteta malliksi rationaalisesta toimi-
jasta.

Itsemurhan rationaalisuutta punnittaessa on otettava huo-
mioon, millaista rationaalisuutta tarkoitetaan. Jos tyydytdin
niin kutsuttuun vilineelliseen rationaalisuuteen, ihmisen ky-
kyyn péistd asettamaansa tavoitteeseen tehokkaimmalla mah-
dollisella tavalla, itsemurha on hyviksyttavd piamiariksi siind
missd maastojuoksun maailmanmestaruus tai kaikkien eteen
tulevien maitolavojen kaataminen. Vilineellisen rationaalisuu-
den kannalta pddmiird on yhdentekevi, olennaista on, pyri-
tddnko sithen pddmairin saavuttamisen kannalta jirkevimmin
mahdollisin keinoin. Itsemurhan ongelman yhteydessi vili-
neellinen rationaalisuus saattaa johtaa kalmakkaaseen pohdis-
keluun: jos ihminen on asettanut tavoitteekseen itsensi sur-
maamisen mahdollisimman kivuttomasti, instrumentaalisena
rationalistina hin keskittyy pohtimaan tehokkaimpia keinoja
padmiirin saavuttamiseen ja jittdd itsemurhan mielekkyyden
puntaroimisen syrjain. Kun rationaalisuus on pelkistddn vili-
neellistd, pddmairi voi olla miten irrationaalinen tahansa.

Timin ongelman vilttdikseen monet filosofit ovat edellytti-
neet, ettd itsemurhan rationaalisuus vaatii my6s itsemurhan
mielekkyyttd padmidrind. Itsemurhan on oltava tolkullisin rat-
kaisu kisilld olevaan eksistentiaaliseen ongelmatilanteeseen. Li-
saksi on otettava huomioon my®és itsemurhakeino. Jos itsemur-
hakeino vaarantaa muut, itsemurha on vastuuton®®.

Itsemurhan rationaalisuutta painottavan lihestymistavan
vaarana on se, ettd itsemurhaaja hahmotetaan rationaalisem-
maksi kuin hin on. Itsemurhakandidaatti on lihtokohtaisesti
jarkevi yksilo, jota harhakisitykset tai véidrit tilannearviot eivit
jarkytd. Mutta toisaalta juuri rationaalisuutta itsemurhaajalta
on totuttu vaatimaan, juuri rationaalisuuden puutteesta hinet
on totuttu tuomitsemaan:

Aktiivinen itsemurhien ehkiisytyd perustuu kuitenkin tie-
toon, jonka mukaan itsemurha harvoin on tuotos rationaa-

142



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

lisen piddtoksenteon prosessista. Siksi itsemurhaa ei myos-
kddn pidetd 'valintana’ sanan varsinaisessa merkityksessi.
Sen sijaan, ettd itsemurhissa olisi kyse pysyvistd tai pitkdai-
kaisista tavoitteista, pddosa itsemurhista on aktuaalisia ti-
lannesidonnaisia tapahtumia.*®

Voidaan tietysti kysyd, miksi pitdisi edes vaatia, ettd itsemurha
olisi rationaalinen. Andrew Solomonin perustelu on se, ettd jos
hyviksyy rationaalisen itsemurhan, on suojassa irrationaaliselta
itsemurhalta®®. Jos ihminen tietdd, ettd maidriedellytysten tdyt-
tyessd hin voi tappaa itsensi jirjellisin perustein, hin ei ole niin
altis tappamaan itseddn oikusta. Jos ihminen asettaa itsemurhal-
leen edellytykset, hin joutuu myds miettiméin, milloin ne tiyt-
tyvit. Rationaalisen itsemurhan harkitseminen on keino vilttdd
huonot itsemurhaperustelut. Kun ihminen tietdd, milloin hi-
nelld on perusteet tehdi itsemurha, hin tietdd myos, milloin
perusteet puuttuvat. Michael Cholbi puolestaan viittdi, ettd ih-
misen itsemidrdimisoikeutta korostava itsemurhan puolesta
esitetty argumentti edellyttdd ihmisiltd rationaalisuutta. Koska
tiedetddn, ettd monissa tapauksissa itsemurhan tekiji ei ole tiy-
sissd sielun voimissa, on perusteltua asettaa todistustaakka itse-
murhaajan harteille: vaikka yksittdinen itsemurha ei vélttimattd
ole irrationaalinen, sen rationaalisuus on syytd osoittaa, sitd ei
pidi olettaa annetuksi.®" Jos itsemurha kisitettdisiin lihtokoh-
taisesti rationaaliseksi, motiivit, tarkoitusperit ja kontekstit teh-
tdisiin tyhjiksi. Itsemurha muuttuisi my6s niin ilmidksi, josta
voidaan puhua yleiselld tasolla.

Itsemurhan ja rationaalisuuden liittiminen yhteen kavaltaa
myds sen, ettd itsemurha piirtdd mielenterveyden rajan. Ratio-
naalisen yksilon on katsottu olevan mielenterveyden piirissi,
itsemurhaajan taas sen ulkopuolella. Rationaalisen itsemurhan
midrittely on noussut keskeiseksi kysymykseksi juuri timin
vuoksi: itsemurhan rationaalisuuden miirittelyssi on yhi
jadnteitd myos jirjen ja hulluuden rajan vetdmisesti. Siksi esi-
merkiksi John Donnelly luokittelee kaikki itsemurhat euta-
nasiaa ja itsensd uhraamista lukuunottamatta irrationaalisiksi

143



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

tai parhaassa tapauksessa arationaalisiksi. Filosofit pelkidvit
itsemurhaa. Yksi merkki siitd on aiheen saama vihidinen huo-
mio. Toinen merkki on se, etti tabuluonnettaan itsemurha
haastaa filosofisen ajattelun julkisena jirjenkdyttoni. Ajatel-
laan, ettd jos luonteeltaan yksilot ylittdvi jarjenkdyttd voi joh-
taa itsemurhaan, se samalla pettdd filosofian antaman lupauk-
sen. Filosofia lakkaa olemasta edistyksellinen, yksiselitteisesti
parempaan suuntaava hanke.

Mutta rationaalisuus ei ole viaton kisite. Keskustelu ratio-
naalisuudesta ei ole puolueetonta. Filosofisessa kielenkiytdssa
on tyypillistd, ettd rationaalisuus on kunnianimitys, irrationaa-
liseksi leimaaminen taas sindnsi negatiivista. David Lester on
huomauttanut, ettd jos joku rohkenee puhua itsemurha-ajatuk-
sistaan muiden kuullen, hinti syytetddn herkisti irrationaali-
suudesta, ja timi puolestaan lyo leimansa koko keskusteluase-
telmaan, silli itsemurhakandidaatti joutuu puolustuskannalle®?.
Itsemurhalle vaaditaan perusteluja mutta itsemurhaamatto-
muudelle ei. Filosofit ovat pohtineet itsemurhan mahdollisia
rationaalisia perusteita, mutta eivit elimisen rationaalisia pe-
rusteita. Muistetaan, miti Camus sanoi: kukaan ei tapa itseddn
ontologisen argumentin vuoksi. Universaalisesti piteviksi ole-
tettu argumentaatio ei ylld koskettamaan sitd, millaiseksi elimi
koetaan.

Kun tarkastellaan sitd, millaisista nikokulmista itsemurhan
rationaalisuutta on kisitelty, paljastuu, miten suurelti itsemurha
hahmotetaan yksilon ongelmaksi. Kiytinnollisesti katsoen ai-
noa tarkasteluvinkkeli itsemurhan rationaalisuuteen on se, kan-
nattaako parantumattomasti sairaan jatkaa elimiinsi. Joissain
tilanteissa saatetaan hyviksyi se, ettd ihminen uhrautuu, jos hin
voi teollaan estdd suuremman vahingon. Itsemurhaa ei ajatella
ongelmaksi, joka voisi kertoa jotakin yksilén ja yhteiskunnan
tai jopa yksilon ja maailman suhteesta. Ei kysytd, voiko yksilolle
olla rationaalista tehdi itsemurha, jos hin kokee hintd ympiroi-
vin yhteiskunnan tai maailman siind mairin vastenmieliseksi,
ettd se estdd hintd elimistd sellaista elimii, jota hin voisi pitdid
mielekkdini.

144



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

Osittain asetelma juontunee psykiatrisen tarkastelutavan val-
lasta. Itsemurha on totuttu liittimain mielenterveyden jarkky-
miseen sithen mairdin, ettd laveampi katsantokanta on peitty-
nyt timin vakaumuksen taakse. Korkeintaan on pohdittu
itsemurhaajan ldhipiirin tai sosiaalisen ympiriston mahdollista
vaikutusta hinen tekoonsa. Mutta itsemurha liittyy my®és siihen,
hyviksyyko vai hylkiiko ihminen eettiseni ja esteettisend olen-
tona ympiristdnsd. Perimmiltidn tdmi tarkoittaa sitd, ettd ih-
minen voi tehdi rationaalisen itsemurhan, jos hin tulee sithen
tulokseen, ettd maailma on elimiskelvottoman kehno. Ihminen
voi tehdi itsemurhan vain siksi, ettei hin hyviksy maailmaa,
jonka ympirilladn nikee.

Itsemurhakandidaatti on oman eliminsi asiantuntija. TAmi
ei tarkoita, ettd hin olisi aina tdysin selvilld siitd, mitd haluaa®.
Itsemurhaaja on elimintilanteeseensa nihden erilaisessa ase-
massa kuin ulkopuoliset, mutta timi ei tarkoita, ettd hinen ni-
kokulmansa olisi joka tilanteessa oltava etusijainen. Itsemur-
hakandidaatti ei aina ole oman rationaalisuutensa paras arvioija,
mutta oman maailmakokemuksensa hin tuntee parhaiten. Siksi
lihtokohtaisesti itsemurhien torjumiseen pyrkivi lihestymista-
pa merkitsee aina itsemurhakandidaatin maailmakokemuksen
nihilointia. Ehkiisynikaalalla ei ole muuta vaihtoehtoa kuin
pyrkii osoittamaan tuo kokemus viiriksi. Syy on joko lddketie-
teellinen — aivokemia toimii ei-toivottavalla tavalla — tai ratio-
naalisuuden puutteeseen liittyvd — itsemurhakandidaatin tilan-
nearvio on virheellinen. Mutta ihminen ei voi kokea vidrin. Sen
vuoksi itsemurhakandidaatin kokemus jid ulkopuolelle, kun se
yritetddn sovittaa yleiskatsantoon.

Ines Testoni koettaa liittdd rationaalisuuden itsemurhaajan ko-
kemukseen. Hin sanoo itsemurhaa rationaaliseksi silloin, kun se
osoittaa, ettei mikdin anna elimille merkitysti silloin kun elima
on sietimitonti**. Epitoivo ja toivottomuus eivit sininsi ole
ristiriidassa rationaalisten arviointikykyjen kanssa®. Mutta on
yksi asia tietdd, miki olisi rationaalista, toinen asia toimia ratio-
naalisesti. Itsemurhaaja voi olla siind mairin vakuuttunut asias-
taan, ettei hinen paitdin enid kiy kddntdminen jirkiperiisilld

145



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

argumenteilla. Toisaalta voi olla, ettd hinen péiitoksensi pohjau-
tuu ankaraan logiikkaan. Hinen lihtokohtansa saattavat olla sel-
laiset, ettd itsemurha on niiden looginen johtopaitds. Silloin ra-
tionaalisuuden vaatija turvautuu logiikan lakeihin: itsemurha voi
olla looginen johtopaitds, mutta se ei vield tarkoita, ettd paitel-
min lihtéoletukset olisivat totta.

Yleisimmin lihtéoletuksista halutaan kumota toivottomuus.
Lohduttomuuden ja nikoalattomuuden katsotaan heikentivin
ihmisen péidttelykykyd sithen mairiin, ettei tilanteen jirkevi
arvioiminen ole enii mahdollista. Poliittisella vakaumuksella
itsemurhaa ei voi perustella, koska se edellyttiisi, ettd vakaumus
on oikea®. Sama pitee uskonnolliseen vakaumukseen. Jo va-
kaumuksien moninaisuus osoittaa, ettei yhteisymmarrystd kan-
nan pitevyydesti ole.

Rationaalisuuden vaatimukset

Itsemurhan rationaalisuutta ajateltaessa on erotettava ainakin
kolme eri kysymystd. Ensimmiinen liittyy itsemurhan mielek-
kyyteen: onko itsemurhakandidaatin rationaalista ajatella, ettd
itsemurha on jirkevi ratkaisu hinen tilanteeseensa? Jos itsemur-
haan on piidytty, toinen kysymys liittyy vilineelliseen rationaa-
lisuuteen. Jos ihmisen tavoitteena on tappaa itsensi, miten hi-
nen on jirkevintd toimia? Kolmas rationaalisuusulottuvuus
16ytyy itsemurhakandidaatista itsestddn. Onko hin riittdvin ra-
tionaalinen voidakseen tehdi itsemurhapidtoksen jirkevin pe-
rustein ja pystyikseen toteuttamaan surmasuunnitelmansa mie-
lekkailld tavalla?

Margaret Pabst Battin esittdd rationaaliselle itsemurhalle usei-
ta edellytyksid. Ensinnikin rationaalinen itsemurha edellyttid
luonnollisesti kykyi jirkeilld. Jos ihminen ei pysty péittelemiin,
hinelli ei ole edellytyksid miettid, voiko hinen itsemurhansa olla
jarkevisti perusteltu, ja toisaalta itsemurhakandidaatin tiytyy
pystyd arvioimaan myds tekonsa todennikoisid seurauksia,
muun muassa sitd, ettd onnistuneen itsemurhan tekiji on kuol-
lut. Toiseksi itsemurhan tulee perustua realistiseen maailman-

146



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

kuvaan: rationaalinen itsemurha ei voi pohjautua paissi puhu-
viin 44niin, mutta Battin korostaa, ettei eksentrisii uskonnollisia
nikemyksid aina pidetd realistisen maailmankuvan vastaisina,
ovat ne miten epiuskottavia tahansa. Jotkut epiuskottavuudet
kun ovat saaneet kulttuurisen siunauksen. Kolmanneksi ratio-
naalinen toiminta edellyttdd patevii tietoa. Jos ihminen tekee
itsemurhan luulosairauden tai pelkin sairastumisen pelon
vuoksi, hinen itsemurhansa ei ole rationaalinen. Neljinneksi
rationaalisen itsemurhan tulee pyrkid vahingon vilttimiseen.
Fyysisen tai psyykkisen kivun vilttiminen itsemurhan avulla
saattaa olla rationaalista, muttei ole selvii, miten voimakasta
kivun tulee olla, jotta itsemurhaa voitaisiin pitdd mielekkdini
ratkaisuna. Viidenneksi itsemurhan tulee sopia yhteen itsemur-
hakandidaatin perusintressien kanssa. Jos ihmisen péitavoittee-
na on kehittyd pianistina, hin ei edistd asiaansa surmaamalla
itsensd, mutta toisaalta on olemassa tavoitteita, jotka ithminen
voi ajatella toteuttavansa myos kuolleena, esimerkiksi lasten
opiskelun rahoittaminen onnistuu erdin reunachdoin myos
haudan takaa.®”

Yksi edellytys itsemurhan tekemiselle on se, ettd ymmirti,
mitd on tekemissd. Kaikki eivit valttimittd voi tehdi itsemur-
haa, jos he eivit ymmirri, mitd se tarkoittaa®®. Nikemykselld,
jonka mukaan ihmiselld on aina oikeus tehdi itseddn koskevat
paitokset, on siis rajansa; esimerkiksi lapsille ei tulisi antaa
oikeutta péittdd eliminsi pddttdmisestd, linjaa Michael Chol-
bi*”. Yksi painava syy on se, ettd lasten kisitys kuolemasta
saattaa olla erittdin epirealistinen. Lapsi voidaan ajatella auto-
nomiseksi toimijaksi, mutta hinen omalakisuutensa ei ole
vilttdmictd kovin todellisuusperusteista. Jos niin on, myos
tdysikiisiin itsemurhan harkitsijoihin kuulunee niité, joiden
ajattelu ei ole tosipohjalla. Edelld itsemurhan tekeminen liitet-
tiin persoonuuteen, mutta todellisuusperiaatteen tunnustami-
sen vaatimus tuntuu kaventavan itsemurhamahdollisten jouk-
koa entisestddn: esimerkiksi hiiriintynyt ihminen saattaa
tdyttdd persoonuuden vaatimukset muttei realistisen maail-
mankuvan vaatimusta.

147



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Jacques Choron ajattelee, ettd rationaalisiksi itsemurhiksi
hyviksyttivien tilanteiden alue on kapea, silli sen alueeseen
kuuluvat vain hyvin asian puolesta tehdyt itsemurhat, altruis-
tiset itsemurhat tai tuskallisen, tappavan sairauden vuoksi teh-
dyt itsemurhat®. Choronin viite kupsahtaa siihen, ettid itse-
murhakisitykset ovat aina kulttuurisidonnaisia: hin uskoo,
ettd itsemurhan tulee olla ymmairrettivd ympiristolleen, mut-
ta itsemurhakielteisessd kulttuurissa enemmisté ihmisistd ei
suostu ymmirtdimiin itsemurhaa®. Siksi itsemurhan ratio-
naalisuutta ei voida pdittdd kansaniddnestykselld eikd itsemur-
haa voi myoskdin méiritelld itsemurhatilanteen perusteella.
Choronille itsemurhan syyksi ei siis kelpaa taedium vitae tai
vakaumus siiti, ettd tulevaisuudessa maailma muuttuu sellai-
seksi, ettei siind ole enii mahdollista elii ihmisarvoista eli-
mii. Hin tosin huomauttaa, etti itsemurhan ehkiisemiseen
keskittyneille ihmisille vaihtoehtoa ei ehki ole: heidin taytyy
asettua itsemurhaa vastaan, vaikka sairaan tulevaisuus niyttii-
si kuinka tuskalliselta®. Kun itsemurhan arvioija yleistdd
oman eliminkokemuksensa, vaarana on, etti se, millaiseksi
maailma ylipdinsi koetaan, katoaa nikyvistd. Optimismin tai
pessimismin kaltaisia kategorioita ei voi irrottaa yksittdisten
ihmisten maailmakokemuksesta. Tdhidn syntyy universaali-
suuspyrkimyksen ja ainutkertaisuuden jinnite: yleistiminen
on aina vaarassa yksiulotteistaa ajattelun, mutta toisaalta uh-
kaa ainutkertaisuuden mielivalta. Itsemurhan filosofinen erot-
telu liikkuu yleisen ja yksittdisen vilissd.

Jos itsemurha leimataan sininsi irrationaaliseksi teoksi, itse-
murhan rationaalisuuden arvioinnissa ajaudutaan kehdin. Téssd
on pelkkddn itsemurhien torjuntaan keskittyvin ajattelutavan
ongelma: se ei suostu edes myontimain mahdollisuutta, ettd
jollekulle itsemurha saattaa jossakin tilanteessa olla paras vaihto-
ehto. Tdmin vuoksi pyrimys itsemurhakandidaatin auttamiseen
saattaa jossain tilanteessa muuttua julmuudeksi. Itsemurhien
ehkiisemisen riskini on se, etti se muuttuu maailmasta toiseen
huutelemiseksi, olettaa kaksi yhteismitatonta kokemusta yhteis-
mitallisiksi.

148



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

”Onnellisen ihmisen maailma on eri maailma kuin onnetto-
man”>%, kirjoitti Wittgenstein. Itivaltalainen esseisti Jean
Améry nosti Wittgensteinin huomion itsemurhakirjansa Hand
an sich legen (1976) motoksi. Améryn mukaan kuolema on
aina luonnollinen, jos ajatellaan, etti kuolema aiheutuu ai-
neellisen maailman kausaaliketjuista®®*. Itsemurha on luonnol-
linen kuolema, silld yliluonnollista kuolemaa ei ole. Esipu-
heessaan Améry totesi pyrkivinsi “vapaakuoleman
fenomenologiaan” ja asettuvansa vastustamaan sellaista tutki-
musta, joka ei tunnusta itsemurhan tekevidd ihmistd>®. Yksi
Améryn kirjan pontimista on osoittaa, ettei itsemurhakandi-
daatti ole sairas vaan etti hin seuraa onnettoman ihmisen
maailmassa vallitsevaa logiikkaa. Amérysta itsestdin tulee toi-
sen ddripdan apologeetta: osoittaessaan ennaltachkiisyn ongel-
mia hin asettuu itsemurhan kannalle. Amérylla ei mydskdan
tunnu olevan kosketusta antiikin traditioon, josta hin olisi
voinut ammentaa itsemurhamyonteisempid nikemyksii itse
kohottamansa kristillismedikaalisen monoliitin vastapainoksi.
Erotellessaan “elimin logiikan” ja "kuoleman logiikan” Améry
tuntuu kuitenkin koskettavan keskeistd kipupistettd. Itsemur-
han tehneesti voidaan sanoa, etti hinen olisi kannattanut
odottaa ja katsoa, mitd tulevaisuus tuo tullessaan, silli kuole-
maan chtii aina. Hinestd saatetaan my®ds todeta, ettd hin toi-
mi vastuuttomasti liheisiiin kohtaan, tai sitten tokaistaan,
etteivit kenenkiin ongelmat voi olla niin suuria, ettd ne oi-
keuttaisivat itsemurhan. Kaikki nimi reaktiot ohittavat tiysin
sen, millaisessa maailmassa itsemurhaaja elii.

Améry lainaa ranskan sanan échec ilmaisemaan kokemusta,
joka liynnistii ihmisen itsemurha-ajatukset. Echec merkitsee
s$akkausta mutta myds vastoinkdymistd ja iskua. Nadine Hein-
kel on huomauttanut, ettd vaikka Améry hylkia psykiatrisen
lihestymistavan, hinen nikékulmansa yhdistyy siihen sikali
kuin siind ajatellaan, ettd itsemurhaprosessi kdynnistyy tietyn-
laisesta kokemuksesta®. Psykiatrian nikokulmasta ihmisen
mielenterveys jiarkkyy, Améryn katsannossa ihminen siirtyy
elimin maailmasta kuoleman maailmaan, “elimin logiikan®

149



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

piiristi “kuoleman logiikkaan”. Echec im Leben ("epionnistu-
minen elimissi’) on viliaikaista, mutta échec des Lebens ("eli-
min epionnistuminen”) merkitsee itsemurhaa®’. Itsemurha-
prosessi kiynnistyy elimin epionnistumisen kokemuksesta.

Heinkel korostaa, ettei itsemurha ole Amérylle elimin vaan
échecin kieltimistd’®®. Améry tuntuu ajattelevan, ettd “elimin
logiikan” ja "kuoleman logiikan”™ mukaan toimivat ihmiset ovat
eri ihmisii, ja tdssd mielessd yksi ja sama henkil6 voi eliminsi
aikana olla kaksi eri ihmista>”. Kahtiajakonsa avulla Améry pyr-
kii pelastamaan itsemurhakandidaatin rationaalisuuden. Jos
melankolikko tekee lopullisen johtopaitoksen synkistd maail-
mankuvastaan, kenellikdin ei Améryn mukaan ole lupaa men-
ni sanomaan hinelle, etti hinen nikékulmansa on viiri. Piin-
vastoin, hinen voidaan sanoa toimineen maailmankuvansa
perusteella tdysin rationaalisesti’®. Améryn kanta on kiintoisa
siksi, ettd vaikka rationaalisuutta pidetdin laajasti hyviksyttiavin
itsemurhan edellytykseni, monet filosofit ovat tulkinneet ratio-
naalisuusvaatimuksen niin, ettei lohduttomuuteen langennut
ihminen perusta eliminnikemystdin tosiasioihin eikd niin ol-
len voi toimia rationaalisesti. Niin rationaalisuus mairitellddn
sosiaalisesti: siitd, etteivit ihmiset tavallisesti ole itsetuhoisen
lohduttomia, péitellddn, ettei itsemurhaan valmiin ihmisen
maailmankuva voi perustua tosiasioihin. Mutta maailmanku-
van pitevyyttd ei voida perustella sosiaalisesti.

Kun itsemurhayrityksestd selviytynyt sanoo — Améryn mu-
kaan hipeillen — halunneensa pdistd rauhaan, Améry huomaut-
taa, ettei kuolemaa voi kuvata olemiskategorioiden avulla®.
John Donnelly on kiyttinyt samantapaista huomiota perustel-
lakseen viitettd, jonka mukaan itsemurha ei voi olla rationaali-
nen ratkaisu: on mieletdnti valita ei-mikdin mieluummin kuin
jokin, koska ei-mikiin ei voi olla kenellekiin parempi kuin jo-
kin olemisen tila’*?. Donnellyn mukaan ajatus paljastaa katego-
riavirheen: jos ajattelen, etti minun olisi parempi olla kuollut,
en ota huomioon, ettd kuoleman jilkeen ei enidi ole mitdin
“minua’, jolle kuolleena oleminen olisi parempi. Donnelly jat-
kaa, ettei edes kolmanteen persoonaan turvautuminen auta: jos



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

todetaan, ettd "hinen on parempi olla kuollut kuin elossa”, to-
teamus on virheellinen, tulkitaan se sitten episteemisesti ("hi-
nen oli rationaalista tehdi itsemurha”) tai moraalisesti ("hinen
oli oikein tehdi itsemurha”), mutta muodossa "hin on onnelli-
sempi kuolleena kuin eldvind” viite on mieleton®. Viitettd voi-
daan perustella esimerkiksi nikemykselld, jonka mukaan elima
on aina kirsimystd, mutta Donnelly pyrkii kumoamaan nike-
myksen sanomalla, ettd jos kysyttiisiin, miksi joku valitsisi ole-
misen sijasta ei-minkdin, vastaus kuuluisi “ei-mitddn olisi pa-
rempi minulle”, ja niin sorruttaisiin taas kategoriavirheeseen:
jos ihminen ei ole olemassa, ei ole mielekisti sanoa, ettd jokin
olisi hinelle parempi kuin jokin muu’. Ei ole kuitenkaan tar-
peen olettaa, ettd ihminen olettaisi olevansa olemassa kuole-
mansa jilkeen. Esimerkiksi Fred Feldman on todennut, ettd
syystd tai toisesta — esimerkiksi siksi, ettd elimin viimeiset vuo-
det olisivat sairauden tdyttimid — ihminen voi omaksua nike-
myksen, jonka mukaan lyhyempi elimi on pitkidd parempi, eiki
timi edellytd mitdin oletuksia siitd, ettd hin on tavalla tai toi-
sella olemassa kuoleman jilkeen™. Pidtelmd heijastuu myds
sithen, mitd itsemurhaajan maailmankatsomuksesta tulisi arvel-
la. Urpo Harva on viittdnyt, ettd vain optimisti voi tehdi itse-
murhan, pessimisti ei’®, mutta mietelmi olettaa, ettd itsemur-
haajan tavoitteena on elimin sammuttamisen sijasta jonkin
paremman saavuttaminen. Harva sortuu Donnellyn havaitse-
maan kategoriavirheeseen.

Donnelly sijoittaa rationaalisen itsemurhan vaatimusten
joukkoon myés kyvyn puolustaa tekoa argumentein, mutta toi-
saalta hin kiistdd, ettd perustelut voitaisiin esittdd etukiteen, sil-
I3 itsemurhan onnistuminen riippuu sen tuloksesta, eiki itse-
murhakandidaatti voi arvioida onnistumistaan tdydellisesti
etukiteen®”. Hengissd olevan itsemurhakandidaatin ei sallita
esittdd perusteluja teolleen, kuollut taas ei voi esittdd niitd. Don-
nellyn kehisti ei ole ulospiasyi.

Donnellyn ohella "elimin logiikkaa” olennoi itsemurhan
pohtijoista erityisesti Edwin Shneidman. Shneidman on valmis
menemdin jopa niin pitkille, ettd hin my6ntid itsemurha-

IST



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

kandidaatin omaa elimintilannettaan koskevat padtelmit
mahdollisesti oikeiksi, jopa niin, ettd ne voivat tdyttdd aristo-
teelisten syllogismien vaatimukset, mutta hin viittdi silt, ettd
itsemurhakandidaatin lihtokohdissa on jotakin vikaa®. Myos
hinen rationaalisuusmaiiritelminsi on semmoinen, ettei itse-
murha voi viime kiddessi koskaan olla rationaalinen. Hinen
mukaansa itsemurhakandidaatin perustava erhe piilee siini,
ettd hin sekoittaa oman kisityksensi itsestddn muiden kisityk-
seen itsestddn ja ikddn kuin samastuu vidrddn kohteeseen®.
Battin on konkretisoinut Shneidmanin teoreettista kantaa esi-
merkilld: jos ihminen ajattelee, ettd itsemurhaajat saavat huo-
miota ja tekee itsemurhan saadakseen huomiota, hin ei huo-
maa, ettd se ming, joka ajattelee saavansa huomiota, ei ole sama
mini, joka mahdollisen huomion saa®. Hyviitarkoittavuudes-
taan huolimatta Shneidmanin kanta on auttamattoman kors-
kea: Shneidman olettaa, ettd sivullinen tarkastelija tietdd aina
paremmin, mitd itsemurhakandidaatin tulisi ajatella. My6s hin
vaientaa itsemurhakandidaatin 4inen. Tille ei my6nneti sijaa
tasa-arvoisena keskustelukumppanina, koska tavoitteena on it-
semurhan estiminen. Ollaan hyvin kaukana antiikin ajatukses-
ta, jossa itsemurha katsottiin mairitilanteissa kunnialliseksi ja
jopa suositeltavaksi tavaksi jittdd elima.

Steven Luper on sitd paitsi osoittanut, ettd Shneidman kar-
keistaa asioita. Shneidmanin mukaan ihmiset haluavat pohjim-
miltaan aina eld, ja siksi liheisilld ja mielenterveysammattilai-
silla on oikeus ja velvollisuus estdd heitd tappamasta itseddn.
Mutta edes se, ettd joku tahtoo eldd, ei tarkoita, ettei hin ole
rationaalisesti padttanyt tappaa itseddn®*: ihminen saattaa halu-
ta eldd, mutta jos hin tietdd, ettd hinen loppueliminsi olisi
pelkkai fyysistd tuskaa, hin voi jirkiperustein padctdd padccad
pdivdnsi.

Kun rationaalisuus ei riiti

Pipsa Parkkinen on todennut, ettd myds itsemurhan irrationaa-
lisuudella voidaan tarkoittaa monia asioita: yksi mahdollisuus

152



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

on se, ettd itsemurhaa sanotaan irrationaaliseksi ainoastaan kos-
ka kukaan ei osaa selittdd itsemurhaajan tekoa’*. Itsemurhan
rationaalisuus ei siis ole sama asia kuin itsemurhan selitettdvyys.
Sitd paitsi itsemurhan irrationaalisuus on eri asia kuin itsemur-
han epiloogisuus™.

Avital Pilpel ja Lawrence Amsel ovat yrittineet osoittaa, ettd
my®&s selvisti rationaalinen itsemurha voi olla paha virhe. Hei-
din kuvitteellisena esimerkkindin on terve viisikymppinen nai-
nen, jolla ei ole lapsia, perhetti eiki elossa olevia vanhempia.
Hinelld on kiinnostava tyopaikka. Pilpelin ja Amselin esimer-
kin naisparka tulee kuitenkin lukeneeksi Epikurosta, Schopen-
haueria ja Sartrea, jotka onnistuvat vakuuttamaan hinet siit3,
ettd elimd on mieletdntd. Hin kokee jo saavuttaneensa elimis-
sddn kaiken haluamansa ja tietdd, ettei hidn enii ikddntyessdin
pystyisi samanlaisiin suorituksiin. Hin haluaisi pysyd kunnossa,
tehdi ty6td ja pysyd riippumattomana, mutta hin tietdd, ettd
mitd vanhemmaksi hin tulee, sitd epirealistisemmiksi hinen
toiveensa muuttuvat. Hin olettaa, ettd tulevaisuudella on hinel-
le varastossa pikemminkin pettymyksid kuin nautintoja, kun
taas kuolema merkitsee kaiken loppua, niin nautinnon kuin
kirsimyksenkin pddttymistd. Niinpd hin tappaa itsensi.***

Pilpel ja Amsel myontivit, ettd esimerkkinainen tiytdd vili-
neellisen rationaalisuuden vaatimukset: hin valitsee parhaan
keinon pdimiiriensd saavuttamiseen. Lisiksi nainen tdyttdd
my&s tiukemmat rationaalisuusvaatimukset: hin ei toivo helpo-
tusta kuoleman jilkeen vaan uskoo kuoleman olevan kaiken
loppu, joten hinen ei voi ajatella langenneen irrationaaliseen
ajatteluun, hin ei ole pddtynyt tekoonsa pikaistuksissa eikd mi-
kddn ole rajoittanut hinen autonomista toimijuuttaan.” Se,
ettei naisen elimi vield ollut tdynni kirsimystd, ei Pilpelin ja
Amselin mukaan osoita, etti hinen itsemurhansa olisi ollut irra-
tionaalinen: jos ajatellaan niin, tiytyisi sitd paitsi ajatella, ettd
kirsimys olisi perusteltu syy sallia itsemurha®®. Viimeiseksi Pil-
pel ja Amsel tarkastelevat mahdollisuutta, jonka mukaan heidin
esimerkkinaisensa olisi henkisesti sairas. He myontivit, ettd
naisella on monia samanlaisia uskomuksia kuin masentuneilla,

153



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

mutta siiti ei seuraa, etti nainen olisi masentunut’”. Siiti huo-
limatta — vaikka esimerkin nainen on rationaalinen, autonomi-
nen, masentumaton ja tosissaan — Pilpel ja Amsel pitdvit kiinni
siitd, ettd hdnen itsemurhansa on absurdi. Heidin mukaansa
edes tiukat rationaalisuuskriteerit eivit pysty erottamaan jirke-
vid itsemurhia sellaisista, jotka tuntuvat intuitiivisesti vadrilti.

Pilpel ja Amsel huomauttavat, ettd heididn tekstidan kom-
mentoineet lukijat olivat olleet hyvin eri mieltid esimerkkinaisen
rationaalisuudesta. Jo timin pitdisi osoittaa, ettei intuitioon ve-
toamisella ole arvoa, silli intuitio on kulttuurisidonnainen asia,
ja eri ihmisten intuitiot sanovat eri asioita. R. G. Frey on huo-
mauttanut, ettd vaikkapa teistin intuitio sanoo voimallisesti eri
asioita kuin ateistin intuitio®®. Intuitio tuskin kertoo enempii
kuin kokijansa reaktionomaisen hyviksynnin tai vastenmieli-
syyden tekoa kohtaan. Ei pitiisi puhua persoonattomasti "intui-
tio sanoo”, vaan myontid yksinkertaisesti “minun intuitioni sa-
noo”, mutta silloin intuitio tietysti muuttuu huomattavasti
totuttua heikommaksi perusteluksi. Tamai ei toisaalta merkitse
sitd, ettei intuitio voisi kdytinndssi olla riittdvin vahva voima
teettimain ihmiselld asioita tai vakuuttamaan ihmisen olemaan
tekemittd niitd.

Michael Cholbi on kuitenkin tahtonut argumentoida, ettd
Pilpelin ja Amselin esimerkkinainen on itse asiassa irrationaali-
nen, koska hinen maailmankuvassaan on virheiti. Hin ei ni-
mittdin ota huomioon, ettd tulevaisuudessa hinen pyrkimyk-
sensi saattaisivat muuttua, ja koska hinen kuolemanhalunsa on
heridnnyt vasta hiljattain ja vain siksi, ettd hin on erehtynyt lu-
kemaan muutamaa epiotollista filosofia, on syyti epiilld, miten
syvid se on’”. Cholbi korostaa my®és, etti jos ihmiselld ajatel-
laan olevan oikeus kuolemaan, hinelti ei voida edellyttidd, etcd
hin tiytedd tiukat rationaalisuuskriteerit padttiessidn kuolla®.
Cholbin mukaan tilanteen traagisuus on hinta siitd, ettd yksilol-
l4 on valta omaan elimiinsid. Nikemyksen myonteinen panos
on siind, ettei rationaalisuutta kiytetd itsemurhan legitimoimi-
sen vilineeni ikdin kuin rationaalinen itsemurha olisi sindnsi
arvokkaampi kuin ei-rationaalinen. Oikeuden hyviksyminen

154



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

merkitsee kuitenkin vain sitd, ettei itsemurhaajalta voida kysyi
syytd, se ei tarkoita, ettei voisi olla olemassa mitdin painavam-
paa asiaan liittyvii seikkaa, jonka vuoksi hinen ei pitiisi kiytel-
14 oikeuttaan®'.

Itsemurhan rationaalisuus voidaan haastaa my6s muilla pe-
rusteilla. Jos itsemurhaa vastustetaan siltd pohjalta, ettid elimi
on pyhii, ongelmana on se, ettd elimin pyhyyden ottaminen
tdysin vakavasti joka tilanteessa johtaa kestimittomain asetel-
maan. Jitetddn syrjdin se mahdollisuus, ettd pienelididen sadsti-
minen on kiytinndssi mahdotonta. Jos jokainen ihminen pyri-
tddn pitimain hengissd hinnalla milld hyvinsi, saatetaan joutua
tilanteeseen, jossa esimerkiksi yritys pelastaa onnettomuuden
uhrit saattaisi my6s pelastajat hengenvaaraan. Esimerkiksi kai-
vokseen tai romahtaneeseen rakennukseen jidneitd ei ryhdytid
pelastamaan niin holtittomasti, ettd pelastajien henki vaarantui-
si kohtuuttomasti, vaikka se merkitsisikin sitd, ettd jotkut louk-
kuun jddneistd menettiisivit henkensi. Toisaalta esimerkiksi
jotkut sydpdhoidot ovat niin kalliita, ettd on perusteltua harkita,
kannattaako niiden kiyttd. Kuten Cholbi on todennut, nike-
mys elimin pyhyydestd antaa ongelmiin liian yksinkertaisen
vastauksen®. Se esittdd kylld suuntaviivoja, muttei auta niiden
soveltamisessa. On tilanteita, joissa ajatus elimin pyhyydestd
ajautuu ristiriitaan itsensi kanssa.

Toinen mahdollisuus on viittdd, ettd tappaessaan itsensi ih-
minen tekee pahaa itselleen, mutta tehdessidn itsemurhan ih-
minen suostuu kantamaan tillaiset kielteiset seuraukset. Jos
kuolema on vahingoksi, itsemurhaaja joka tapauksessa suostuu
sithen. Cholbi huomauttaa, etti on olemassa lukuisia asioita,
joiden hyviksyttivyys ratkeaa sen perusteella, onko toinen osa-
puoli antanut suostumuksensa®. Jos kadulla lyo ensimmaisti
vastaantulijaa, saattaa saada jopa syytteen, mutta nyrkkeilyke-
hissi tilanne on toinen.

Rationaalisuuden arviointiin perustuva itsemurhakeskustelu
tarkastelee tekoa ulkopuolisen nikokulmasta. Itsemurhaajan
jarkiperdisyys on sivullisten arvioitavana: heidan vallassaan on
pidttdd myontdd itsemurhan jirkiperusteet tai kieltdd ne. Jean

155



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Améryn kritiikki suisidologiaa kohtaan soveltuu myés suureen
osaan itsemurhan rationaalisuudesta kiytyd keskustelua. Deba-
tissa ei oteta huomioon itsemurhaajaa ihmisend, siini ei sanota
mitdin sellaista, miki olisi milldin tavoin relevanttia itsemur-
haajan itsensid kannalta. On vaikea kuvitella ohjaavansa itse-
murhaa harkitseva ihminen itsemurhan rationaalisuutta kisitte-
levin keskustelun direlle. Sitd paitsi itsemurhakandidaatti
tuskin pddttdd kuolemastaan deduktiivisen tai induktiivisen
paittelyn avulla®™.

Jarkiperusteisen itsemurhan puolustustamisen juuret ovat
tietysti stoalaisessa perinteessd, mutta rationaalisen itsemurhan
mahdollisuus voidaan kyseenalaistaa pohtimalla, onko itsemur-
han etujen ja haittojen punnitseminen koskaan esineellistetti-
vissd niin yksiselitteiseksi kalkyyliksi, ettd lopputulokseen voi-
taisiin padtyd pelkin pddttelyn vilinein. Itsemurhakandidaattien
konkreettiset tilanteet lienevit useimmiten kaukana filosofien
selvipiirteisistd ajatuskokeista. Filosofi saattaa kysyi, pitiisiko
koneensa hallinnan menettineen hivittdjilentijin ohjata kone
asumattomaan metsiin, vaikka hin tietii menettivinsi hen-
kensi, vai hypiti laskuvarjolla ja antaa koneen sy6ksyi tihedsti
asuttuun kaupunkiin®®. Ajatusleikit auttavat selkeyttimiin
mahdollisuuksia, mutta niiden heikkoutena on liika selvirajai-
suus: karkeistettuuttaan ne esittdvit niin selkeitd vaihtoehtoja,
ettei eldvissd elimissi sellaisia ole. Lentokone-esimerkin tarkoi-
tuksena on kertoa tilanteesta, jossa itsemurha ei ole moraalisesti
tuomittava asia, koska se tehddan muiden ihmisten hengen suo-
jelemista kohtaan tunnetusta velvollisuudesta. Itsemurhakandi-
daatin eksistentiaalisten ongelmien selkeyttimiseen siiti ei ole.

Kenelti kysytiin

Tekonsa lopullisuuden vuoksi itsemurhaaja ei voi katua tekoaan.
Sen vuoksi lienee merkittivimpid tarkastella, mitd itsemurha
merkitsee hinen lihiympiristolleen. Silloin puheeksi nousevat
eliimet ja ihmiset. Itsemurhaa Kisittelevissd opinniytteessiin
Henry Karlsson viittdd, ettei velvollisuuksia eldimii kohtaan

156



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

tarvitse ottaa huomioon itsemurhaa tarkasteltaessa, koska elii-
men kannalta kysymys on vain ruuantulon katkeamisesta tai
laumanjohtajan katoamisesta®‘, mutta timi osoittaa lihinni
Karlssonin tietimittomyyden eldimistd. Eldinten ja “normaa-
lien” ihmisten ohella ongelmaksi muotoutuvat ihmiset, joiden
rationaalisuus ei vilttimirttd ole tdysimadriistd: lapset, vammai-
set ja niin edelleen.

Vahvimmat argumentit itsemurhaa vastaan perustuvat itse-
murhaajan ympiristo6n. Améryn mukaan ihminen kuuluu ai-
noastaan itselleen, mutta Martin Kusch on tiydentinyt nike-
mystd huomauttamalla, ettd ihmisestd tulee ihminen ainoastaan,
jos hin on tekemisissi muiden ihmisten kanssa.”” Améryn ni-
kemys itsemurhan vaikutuksesta muihin ihmisiin on jopa kyy-
ninen: lesket lohduttautuvat muiden naisten seurassa ja kuollut
isi muuttuu lasten mielessi myytiksi®®. Améryn mielestd tdssd
ei ole mitdin sellaista, minki pitdisi saada itsemurhakandidatti
harkitsemaan tekoaan. Améryn nikemykseen kuuluu kuole-
maan liittyvd metafyysisen yksindisyyden kokemus, mutta aja-
tuksesta, jonka mukaan ihminen on kuolemansa kanssa aina
yksin, hin vetdi lilan nopeasti johtopadtoksen, jonka mukaan
ihminen on tiysin yksin my®s sosiaalisena olentona. Ei ole sel-
viid, miten ontologisesta tosiseikasta — siitd, ettd ihmisen kuole-
ma on aina hinen omansa, koska kukaan ei voi kuolla hinen
puolestaan — voidaan johtaa piitelmi, jonka mukaan ihmisen
ei tarvitse ottaa liheisiddn huomioon. Siind missd Landsberg ha-
lusi pelastaa ihmisen metafyysiseen yksindisyyteen, jotta timi
jdisi kahden Jumalan kanssa, Améry tahtoo varmistaa ihmisen
metafyysisen yksiniisyyden, jotta timi voisi toimia tdysin itsek-
kddsti. Kun ollaan valmiit mydntdmiin, ettd itsemurha on sal-
littu, huomataan, ettdi muut ihmiset ovat mielivallan tielld. Siksi
Améryn johtopaitos tuntuu kategoriavirheen lisiksi empiirisesti
epiilyttaviltd, silld on runsaasti esimerkkejd ihmisistd, jotka ei-
vit suinkaan ole toipuneet liheisen menetyksestd hetkessd vaan
heidin loppuelimistiin on tullut kuolleen liheisen suremista.
Itsemurha ei vilttdmittd ole tragedia uhrille, mutta ldheisille se
on*”. Jos mydnnetdin, ettd itsemurha voi olla rationaalisesti ja

157



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

moraalisesti perusteltu teko, on otettava huomioon, ettd lukuun
on otettava my®s itsemurhakandidaatin liheiset ja ehkd myos
muut teon vaikutuspiirissi olevat ihmiset ja eldiimet®*. Ihminen
ei ole moraalisesti tai ilyllisesti vapaa tekemiin itsemurhaa vain
silld perusteella, ettd hin tahtoo paisti elimastd, vaan hinen on
otettava huomioon myds muut asianosaiset. Mutta Frey on
huomauttanut, ettd muiden huomioon ottamista ei voi jatkaa
loputtomiin, silld niin pdddyttiisiin asetelmaan, jossa itsemur-
hakandidaatin omalla tilanteella ei endd olisi mitddn merkitystd
itsemurhapiitksen kannalta®®. Olisi ihmisen elimi miten toi-
votonta tahansa tai hdnen parantumistoiveensa kuinka perus-
teettomia hyvinsi, hinelld ei koskaan olisi oikeutta tehdi itse-
murhaa, jos vain olisi joku, joka on siind mairin tekemisissd
hinen kanssaan, etti hinen tulisi ottaa timi huomioon itse-
murhaa harkitessaan.

Itsemurha eroaa luonnollisesta kuolemasta siind mielessi,
ettd vaikka kumpikin tuottaa ldhimmaisissd surua, itsemurha
herittdd myds syyllisyyttd. Kulttuurissa, jossa itsemurha on tabu
ja jossa itsemurhaan suhtaudutaan kielteisesti, syntyy syyllisyyt-
ti. Toisenlaisessa kulttuurissa taas ei.’*? Antiikissa, kun itsemur-
haa pidettiin mairitilanteissa oikeana ratkaisuna, itsemurhaajan
lahipiiri ei syyllistynyt. Lihimmiisten kokema syyllisyys ei ole
kulttuurit ja aikakaudet ylittdvd absoluutti. Sitd esiintyy vain
silloin, kun itsemurhaa pidetddn véirinlaisena kuolemana. Sal-
livampi suhde itsemurhaan saattaisi lievittid my6s syyllisyyden-
tunteita.

Eridissd tilanteissa itsemurhan tekeminen on perusteltua lihei-
sille koituvasta surusta huolimatta. Richard Brandt kiyttdd esi-
merkkinid miestd, jolla on tuskallinen terminaalivaiheen syopi.
Miehen kuolema tuottaa joka tapauksessa tuskaa hinen vaimol-
leen, joten pitiisiké miehen kirsid kipuja vain siksi, ettd hinen
vaimonsa joutuisi suremaan kuukautta myshemmin, jos vaihto-
chtona on se, ettd suru aiheutuisi saman tien tehdysti itsemur-
hasta>*? Siitd, ettd itsemurha tuottaa vahinkoa toisille — puhu-
taan sitten liheisistd, yhteiskunnasta tai Jumalasta — ei voi johtaa
sitd, ettd itsemurha olisi sen vuoksi kielletty teko sindnsa®*“. Itse-

158



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

murhan ongelmallisuutta lisdd juuri se, ettd itsemurhaan turvau-
dutaan usein tilanteissa, joissa kaikkien osapuolten kannalta hy-
vid vaihtoehtoja ei ole olemassa. Asetelma on aidosti traaginen.

Brandt huomauttaa my®s, ettd jos rationaalinen pidtdksente-
ko edellyttidisi varmaa tietoa, ihmiset eivit kiytinndssd voisi
tehdi koskaan mitddn: on totta kai loogisesti mahdollista, ettd
huomenna keksitiin ihmeliike kaikkiin vaivoihin, mutta kovin
todennikdisti se ei ole, ja on myds mahdollista, ettd ihminen,
joka tahtoo kuolla tinddn, tahtoo todennikaisesti kuolla myds
huomenna’®. On se pdivd vieldi huomennakin, sanotaan. Sa-
mantapaista ajatusta kiytetddn perusteluna olla tappamatta it-
seddn, mutta padtelmi perustuu himmennykseen. Pelkistdin se,
ettd huominen on loogisesti mahdollisesti valoisampi kuin timi
piivi, ei johda siihen, ettd huominen olisi edes todennikéisesti
valoisampi kuin timi piivi. Varmuusvaatimus ei estdisi ainoas-
taan itsemurhia. Koko elimiin sovellettuna se lamauttaisi kiy-
tinnollisesti katsoen kaiken inhimillisen toiminnan. Lisiksi
seuraavan piivin odottamisen vaatimus voi pahimmillaan olla
vaarallinen, koska pahimmassa tapauksessa se riistad kivutto-
man kuoleman ihmiseltd, jolla olisi ollut mahdollisuus surmata
itsensd tuskattomasti niin kauan kuin se vield oli mahdollista**°.
Rationaalisuuden vaatimuksilla on viistimitté rajansa.

Améryn kehittelyiden hyviksi voidaan laskea, ettd hin onnis-
tuu sijoittamaan rationaalisuusvaatimuksen omalle paikalleen.
Elimin logiikkaan perustuva argumentaatio on lihtokohtaisesti
elimin puolella. Elimin kyseenalaistaminen ei voi kuulua sii-
hen. Siksi se penidd perusteita itsemurhalle ja epiilee, voiko niitd
olla lainkaan. Esimerkiksi John Donnelly tuntuu ajattelevan,
ettd jos hin pystyy osoittamaan, ettei itsemurha koskaan voi
olla rationaalinen teko, hin osoittaa samalla, ettei itsemurhalle
voi koskaan olla mitdin perusteita. Lisiksi Donnelly erottaa
sankarillisen uhrautumisen ja eutanasian itsemurhasta. Hin siis
leikkaa erilleen tilanteen, jossa ihmisen on uhrattava henkensi
siilyttadkseen ihmisyytensd, ja viittdd, ettei semmoista voi pitdi
itsemurhana’¥. Hin korostaa kisittelevinsi itsemurhaa kahdel-
la tasolla, ja vaikka itsemurhaa ei hinen mukaansa voi koskaan

159



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

pitdd episteemisesti rationaalisena tekona, on ehki tilanteita,
joissa se voi olla moraalisesti sallittu teko. Kiytinnossi kiy kui-
tenkin ilmi, ettei Donnelly hyviksy moraalisina pitimidin teko-
ja itsemurhiksi. Hin pyrkii pelaamaan kahdella tasolla, tieto-
opillisella ja moraalisella, ja sekoittaa ne, koska hin ei suostu
maidrittelemddn itsemurhaa yksinkertaisesti vapaachtoiseksi
oman hengen viemiseksi.

Itsemurhan rationaalisuuden sijasta on tirkedmpii tarkastel-
la, voiko itsemurha olla hyvd kuolema. Eriiden kirjoittajien
mukaan itsemurhan tulisi olla ihmiselimin normaali pditos.
Antiikin roomalaisten vastaus oli selvidsti mydnteinen: madriti-
lanteissa itsemurha oli tekijin sosiaalista asemaa vastaava tapa
padttdd eliminsd. David Lester esittdd A. Weismania ja T. P
Hackettia seuraten hyville kuolemalle nelji edellytysti, jotka
ovat se, ettd kuolema koetaan ongelmia vihentiviksi tapahtu-
maksi, se, ettd kuolema ei loukkaa omaatuntoa, se, etti tirkeit
ihmissuhteet jatkuvat, ja se, ettd ihminen aidosti haluaa kuol-
la5%. Myos ajatus hyvistd kuolemasta edellyttdi sitd, ettd ihmi-
nen voi vaikuttaa kuolemaansa, ja tuo mahdollisuus puolestaan
tekee hinestd etuoikeutetun. Siind mielessd hyvi kuolema ja
itsemurha liittyvit yhteen: kisitteellisesti ne ovat kumpikin ta-
poja tehdi kuolemasta hallittavampi, tuoda se ihmisen hallin-
nan piiriin. Itsemurha tai hyvi kuolema ei voi olla tdysin mieli-
valtainen, sattumanvarainen kuolema.

Miksi ei itsemurhaa

”Itsemurhan voi nihdi tiydelliseni eliminhallinnan menetykse-
nd tai viimeiseni keinona saada elimi hallintaan”, kirjoittaa
Tarja Heiskanen’®. Itsemurhan voi tehdi jopa kuoleman pelos-
ta, jotta saisi edes kuolinhetkensi hallintaansa. Toisaalta itse-
murha voi olla keino tehdi elimisti omaa, saada se haltuun
muiden vallasta. Itsemurhaa voidaan aina tarkastella vihintiin
kahdesta nikokulmasta, sallien ja kieltden.

Teoksessaan Ethical Issues in Suicide (1995) Margaret Pabst
Battin kiy ldpi erilaisia argumentteja, joita itsemurhaa vastaan

160



4 ITSEMURHAN RATIONAALISUUDESTA

voidaan esittdd. Yhden, yleensd uskonnollisin perustein esitetyn
argumentin mukaan itsemurha rikkoo ihmisen luonnollisia tai-
pumuksia ja estdd hinti ajattelemasta ja tekemistd hyvii lihim-
miisilleen. Battin kuitenkin huomauttaa, etti on olemassa ih-
misid, jotka eivit sairauden vuoksi yksinkertaisesti kykene
tillaisiin toimiin.>> Koska heiltd ei voi edellyttad mitdan sellais-
ta, mitd he eivit pysty tekemidn, argumentti ei tunnu antavan
perusteita sille, miksi heidin ei pitiisi tehdi itsemurhaa. Aristo-
teleelta periytyvidin argumenttiin, jonka mukaan itsemurha on
pelkurimainen teko, Battin puolestaan vastaa stoalaisiin vedo-
ten, ettd todellista pelkuruutta on kuoleman pelkiaminen®'.

Joskus itsemurhaa vastustetaan silld perusteella, ettd itsemur-
haaja riistdd yhteiskunnalta tyovoimansa. Niin ei kuitenkaan
tapahdu, jos hin on ty6t6n tai muuten tySkyvyton®?. Valitetta-
vasti timi itsemurhaa vastustava argumentti muuttuu helposti
viitteeksi, jonka mukaan niin sanotun hyddyttomin vieston
tulisikin surmata itsensd lakatakseen olemasta taakaksi muille.
Voidaan kysyi, millainen ihmiskuva nikee muut potentiaalisek-
si taakaksi. Itsemurhia vastaan on esitetty myos viite, jonka mu-
kaan ne aiheuttavat uusia itsemurhia, koska muut jiljittelevit
niitd. T4td vastaan Battin toteaa, ettei itsemurhien syy-yhteyden
osoittaminen vieli tarkoita, etti ne ovat viirin®?. Niin sanotut
konsekventialistiset argumentit ovat kaksipiippuisia: yhdessd ti-
lanteessa ne ndyttdvit tuomitsevan itsemurhan, mutta toisessa
tilanteessa ne voidaan kdidntia perusteluiksi itsemurhan puoles-
ta®4. Jos viitetdidn, etti ihmisen kuolema aiheuttaa vahinkoa
yhteiskunnalle, on valitettavan helppo keksid vastaesimerkkeji,
joissa itsemurha sddstdisi ympirdivin yhteiskunnan huomatta-
valta vahingolta. Erityisen helposti vastaesimerkkeji loytyy yh-
teiskunnallisten vaikuttajien piirista.

Luonnolliseen lakiin perustuvissa itsemurhakielloissa taas
ajatellaan, ettd jos ihminen toimii rationaalisesti, ihmisesti tu-
lee my6s onnellinen, ja ndin itsemurhan tekemisestd tulee irra-
tionaalista. Ajatellaan, ettd luonnollinen laki saa ihmisen pyr-
kimiin sdilymidin hengissd, eiki hin niin ollen tule
tappaneeksi itseddn. Mutta itsemurhakandidaatti voi ajatella,

161



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

ettd on rationaalista tappaa itsensi, koska elimistdi muotou-
tuu onnetonta®™. Ellei luonnolliseen lakiin pohjautuva vasta-
vidite pysty sanomaan mitidn muuta kuin ettd luonnollisen
lain vuoksi on luonnollista pyrkid sdilymain elossa, se ei pysty
vastaamaan viitteeseen, jonka mukaan elossa oleminen saattaa
olla niin suuri onnettomuus, ettd on jirkevii tappaa itsensi®.

162



5 ITSEMURHASTA, UHRISTA
JA BIOPOLITIIKASTA

Kapteeni Lawrence Oates oli mukana Robert Falcon Scottin
retkikunnassa, joka saavutti Etelinavan tammikuussa 1912
ainoastaan saadakseen huomata, etti Roald Amundsenin retki-
kunta oli jo ehtinyt paikalle noin kuukautta aikaisemmin. Pa-
luumatkan alettua vaikeissa olosuhteissa Oatesin kunto heikke-
ni nopeammin kuin muiden, ja 16. maaliskuuta Oates totesi
kumppaneilleen "I am just going outside and may be some
time”. Muut ymmarsivit, mistd on kysymys, ja yrittivit estdd
Oatesia, mutta timi lihti lumimyrskyyn palaamatta takaisin.

Oatesin tapaus on nostettu esiin taajaan, kun filosofit ovat
pohtineet itsemurhan ja uhrautumisen eroa. Uhrautumiseen
liitetddn helposti jalouden ja sankaruuden, itsemurhaan taas pe-
riksiantamisen ja heikkouden mielikuvia. Siksi kysymys on
kiintoisa myos tarkasteltaessa sitd, millaisia ilmioitd filosofit ha-
luavat pelastaa hyviksyttivien tekojen piiriin. Jopa filosof, joka
kieltdd itsemurhan, saattaa haltioitua itsensi uhraamisesta vaik-
ka rajanveto ei olisikaan yksiselitteistd. Urpo Harva ei vastusta-
nut itsemurhaa, mutta myos hin tuntui sijoittavan uhrautumi-
sen korkeammalle inhimillisten elimistidluopumisten asteikolla,
kun hin kirjoitti japanilaisista kamikaze-lentdjistd ndin: "Eiko
heididn sankaritekonsa ole olennaisesti toisenlainen kuin eld-
miinsi kyllistyneen elostelijan teko, kun timi ottaa autonsa ja
ajaa silld rotkoon, jotta teko niyttiisi onnettomuudelta eiki it-
semurhalta?”” Kant ei pitdnyt uhrautumista itsemurhana vaan
pikemminkin sankarillisuutena™®.

163



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Robert M. Martin on huomauttanut, etti tissi tilanteessa
arkikielelen erotteluista ei juuri ole apua: yhtéiltd puhutaan so-
tilaiden “itsemurhatehtivisti”, mutta toisaalta moisessa toimek-
siannossa henkensi menettineet sotilaat luokitellaan mieluum-
min itsensi uhraajiksi kuin itsemurhaajiksi®”. Thomas
Anderberg puolestaan korostaa sitd, ettd jos Oatesilla olisi ollut
mahdollisuus lakata olemasta taakka tovereilleen jollakin muul-
la konstilla kuin kivelemilld lumimyrskyyn, hin luultavasti oli-
si valinnut tuon muun keinon. Vaikka Oates tiesi, mihin on
ryhtymissi, hinen motiivinsa ei liittynyt kuolemaan vaan tove-
rien taakan keventimiseen, ja niinpid Anderberg toteaa, ettd
vaikka Oatesin tekoa ei tahdottaisi nimeti itsemurhaksi, siini
on ainakin selvd suisidaalinen juonne®®. Koska ei ole selvii, rat-
kaisiko juuri kuolema Oatesin intentiot, hinen kuolemansa on
rajatapaus, eikd sitd voida Anderbergin mukaan suoraan luoki-
tella itsemurhaksi — teko on suisidaalinen ainoastaan silloin,
kun ihminen arvioi kisilld olevien eri vaihtoehtojen vaarallisuu-
den oikein, mutta valitsee siitd huolimatta vaihtoehdon, joka
varmimmin johtaa kuolemaan®®'. Muutoin Oatesin tempauk-
sessa on monia itsemurhan piirteitd. Vaikka Oates ei saanut sur-
maansa suoraan oman kiden kautta, hinen voi olettaa tietineen,
ettd lumimyrskyyn lihteminen merkitsee varmaa kuolemaa.
Hinelld oli myds toinen toimintavaihtoehto eli se, ettd hin olisi
jddnyt toveriensa seuraan. Hin kuitenkin péitti tapattaa itsensi
lumessa, jottei hin hidastaisi retkikunnan etenemisti. Todenni-
koisyyksien arvioimisen kannalta ongelma on siini, ettd louk-
kaantuneen Oatesin kannalta sekd myrskyyn lihteminen ettd
muiden seuraan jadminen saattoivat johtaa kuolemaan. Voidaan
olettaa, ettd Oates joutui valitsemaan, kuoleeko hin mieluum-
min yksin vai muiden kanssa, ja ratkaisevaa hinen piitoksensi
kannalta oli se, ettd uhraamalla itsensd hin voisi hieman paran-
taa muiden mahdollisuuksia. Oates ei halunnut kuolla tai tap-
paa itseddn, mutta itsemurhan tavoitteena on hyvin harvoin
kuolema sinidnsd vaan pikemminkin jonkin vilttiminen tai ti-
lanteen helpottaminen®*?. Thminen tekee itsemurhan viltcadk-
seen hipein tai ollakseen olematta paikalla, kun tappava sairaus

164



S ITSEMURHASTA, UHRISTA JA BIOPOLITIIKASTA

etenee tuskalliseen vaiheeseensa. Tami ei kuitenkaan tarkoita,
ettd kuolema sininsi olisi mahdoton tavoite: schopenhauerilai-
sittain maailmaa tarkkaileva henkil6 saattaisi havitella nimen-
omaan kuolemaa vaikka onnistuisikin itsensd surmaamalla tu-
hoamaan ainoastaan yhden elimisentahdon ilmentymin.
Kuoleman ei-oleminen voi olla itsemurhan tavoitteena. Olen-
naista on se, ettd itsemurhaaja uskoo tekonsa johtavan kuole-
maan, ei se, onko kuolema hinen piidasiallinen piamiirinsi.

Oatesin uhrista ei ollut apua: koko Scottin retkikunta sai sur-
mansa oletettavasti kolmetoista pdivid myshemmin, silld huo-
non sdin, paleltumien, uupumuksen ja nilin vuoksi se ei kos-
kaan piddssyt takaisin ihmisten ilmoille. Amundsen ehti
ensimmiisend Etelinavalle, mutta Scott voitti myytin: Oates
uhrautui toveriensa tihden ja koko retkikunnan voitiin ajatella
uhrautuneen Etelinapa-kilpajuoksun tihden.

Itsensd surmaaminen uhrautumisen vuoksi liitetddn yleviin
padamaidriin: kapteeni Oates yritti pelastaa kumppaninsa, sotilas
heittiytyy kranaatin péille pelastaakseen toverinsa, joku luopuu
paikastaan pelastusveneessi raskaana olevan naisen hyviksi. Uh-
rautumisella on arvoa muille, itsemurha taas tehdiin itsekkiisti
motiiveista.

Asia ei ole niin selvi. Itsemurhaaja saattaa ajatella, ettd hinen
on paras tappaa itsensd, jotta hin ei olisi taakaksi muille. Hinen
tilannearvionsa saattaa olla virheellinen, mutta ainakin omasta
nakokulmastaan hin toimii muiden eduksi. Sitd paitsi uhrautu-
minen saattaa my9s olla jonkinlainen teologinen reliikki, ajatus-
jadnne ylimaallisten uskomusten aikakaudelta. Uhrautujan aja-
tellaan antavan itsensi jonkin itsedin suuremman tai
tirkeimmin puolesta. Taltd kannalta katsoen uhri on aina tur-
ha, raadollisen teon oikeuttamista tai ylevoittimistd. Siitd huo-
limattta uhrautumisen ajatuksella on vetovoimaa, kun pyritiin
erottamaan sallitut teot muista. Léon Meynard erottelee uhrau-
tumisen ja itsemurhan moraalisin perustein: uhrautuminen pe-
rustuu moraaliin, itsemurha puolestaan moraalittomuuteen®®.
Edelld on jo todettu, ettei itsemurhan miiritteleminen voi pe-
rustua moraalisiin nikékohtiin. Ne himiivit myos silloin, kun

165



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

tutkistellaan itsemurhan ja uhrauksen eroa, silld esimerkiksi it-
semurhapommittajien ja heiddn uhriensa taustalta etsitdin sal-
littavaa ideologiaa episymmetrisesti. Poliittista uhria ja uhrau-
tumista ei voi tarkastella ottamatta huomioon muun muassa
ihmisten poliittista hyviksikdytt64, ja siksi uhrautumisen liitti-
minen jalouteen ansaitsee aina epiluuloa: uhrautuminen saa
erilaisen moraalisen virityksen sen mukaan, millaisesta nako-
kulmasta sitd tarkastellaan ja mihin uhrautuja sen perustaa. Te-
kojen arvottamisen kontekstisidonnaisuuden luulisi liikuttavan
ainakin niitd itsemurhaa kisitelleitd filosofeja, jotka antavat uh-
rautumiselle myonteisen latauksen.

John Donnelly erottaa itsekkddn ja altruistisen itsemurhan
sen mukaan, onko itsemurhaajan tarkoituksena tiyttid omia
tarpeitaan vai muiden tarpeita®. Terence M. O’Keeffe puoles-
taan sanoo, ettd uhrauduttaessa tirkein intentio ei ole itsen tap-
paminen vaan muiden pelastaminen tilanteessa, jossa heiti ei
voi pelastaa milldin muulla tavalla. Niin vilineellinen itsensi
surmaaminen voidaan hinen mukaansa erottaa epivilineelli-
sestd itsensd surmaamisesta. Hin tosin huomauttaa, etti tillai-
nen mairitelmi tekee kaikesta vilineellisestd itsensd surmaami-
sesta ei-suisidaalista. Jos joku tappaa itsensi jostakin muusta
syystd kuin tappaakseen itsensd — esittddkseen poliittisen vasta-
lauseen, sadstddkseen perheensi sairastumisensa tuottamalta
taakalta, vilttidkseen maineensa menettimisen — hinen itse ai-
heuttamansa kuolema ei ole itsemurha’®. Robert M. Martin
sen sijaan toteaa, etti ehdoton itsemurhakielto vesittyy heti si-
sdisesti ristiriitaiseksi, jos myonnetdin, ettd joskus itsensa ta-
pattaminen on itse asiassa jaloa ja kannatettavaa®®®. Kuten on
nihty, ongelmaan térmisivit jo varhaiset teologit, joiden tiytyi
vetdd raja marttyyriuden ja itsemurhan vilille. Ilmeisesti var-
haiskristittyjen marttyyriusinto heritti huomiota keisariajan
Roomassa, silli filosofit eivdt pitdneet kristittyjen toimintaa
tdysjarkisten touhuna. Stoalaisuuden virittimissi mielipideil-
mastossa kristillinen into kuolla uskonsa puolesta niytti jirjet-
tomiltd. Abstraktion puolesta kuoleminen ei saanut osakseen
ymmarrysta.

166



S ITSEMURHASTA, UHRISTA JA BIOPOLITIIKASTA

Itsemurhan ja uhrautumisen suhdetta voidaan tarkastella
myos yhteison kannalta. Maurice Halbwachs vetdi itsemurhan
ja uhrautumisen rajan yhteison avulla: ihmisuhrista yhteisé on
tehnyt pditoksen, itsemurha puolestaan merkitsee yksilon va-
paachtoista kuolemaa®”. Esimerkiksi Jeesuksen ristiinnaulitse-
minen tdyttdd itsemurhan ehdot: hin tiesi, mitd tulisi tapahtu-
maan, hin olisi voinut toimia toisin eli langeta kiusaukseen ja
luopua messiaan osasta, ja lisiksi hin tahtoi kuolla, koska kuo-
lemalla hin pystyi lunastamaan ihmiskunnan synnit®®. Itse-
murhan voidaan ajatella olevan kielletty juuri siksi, ettd se on
ainutkertainen uskonnon perustava teko, jota ei voi toistaa. Ih-
misen kuolemalla ei kristillisestd nakokulmasta voi olla saman-
laista perustavan uhrin merkitystd kuin Jumalan pojan kuole-
malla.

Ihminen voi kuitenkin tappaa itsensd toisin kuin jumala. Sil-
loin ei olla kovin loitolla ajatuksesta, jonka mukaan ihminen ei
saa tappaa itseddn, koska hinen eliminsi on jumalan kidessi.
On huomattu, ettd itsemurha tarjoaa transgression mahdolli-
suuden. Itsemurha on katsottu rikokseksi Jumalaa kohtaan — jos
ihminen on Jumalan omaisuutta, hinelld ei ole oikeutta kiyt-
tdytyd lilan omavaltaisesti — mutta sitd on pidetty myos yhteis-
kunnan loukkaamisena. Itsemurhaajan on katsottu riistdvin
yhteisoltddn vihintddn tyovoimansa. Kaikki eivit kuitenkaan
ole nihneet asiaa niin negatiivisesti: yhdessd uransa vaiheessa
Jean Baudrillard oli silld kannalla, ettd itsemurha oli ainoa tapa
toimia kumouksellisesti yhteiskuntaa vastaan®®. Se oli ainoa
keino jdttdytyd ehdottomasti jirjestelmin ulkopuolelle.

Baudrillardin mukaan uskonnon, moraalin ja talouden lait
sanovat yhtd ja samaa: padomalla ei ole oikeutta tuhota itseddn.
Koska ihminen kapitalistisessa talousjirjestelmissd on ty6voi-
maisuuttaan padomaa, itsetuho on hinen ainoa keinonsa astua
lain ulkopuolelle ja rikkoa sita”°. Niin itsemurhasta tulee po-
liittisen toiminnan viline: jos yhteiskunta omistaa ihmiseld-
min, ihmisen ainoa mahdollisuus vapautua yhteiskunnalta on
luopua elimisti. Baudrillardin nikemys pohjaa niin voimak-
kaasti tietynlaiseen vasemmistolaisen ajattelun perinteeseen,

167



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

ettd esimerkiksi uhrautuminen nationalististen pdimiirien
vuoksi jai siltd kisittimictomiin.

Kun ajatellaan, ettd itsemurhan muodon saanut uhri perus-
taa uskonnon, uhrin ja itsemurhan suhteeseen ilmaantuu uusi
ulottuvuus. Uhri ei pelkdstidn anna itseddn pelastaakseen muut.
Hinen tekonsa my®os luo uutta. Se luo yhteison, jonka perusta-
vana tekona itsemurha toimii. Venildinen filosofi Valeri Savtsuk
liitead itsemurhan uhriin. Hin haluaa korvata psykiatrisen ni-
kokulman ajatuksella, jonka mukaan itsemurha on lunastusuh-
ri. Uhrin perusteena on se, ettd nykymaailma on muuttunut
liian teknologisoituneeksi. Savtsukin mukaan itsemurhien mii-
rin lisidntyminen hyvinvoivassa linsimaailmassa osoittaa, "ettd
elimi ilman riskid, ilman kytkentdd transsendenttiseen on sieti-
miténtd". SavtSukin ajattelutavan mukaan yhteiskunnan yri-
tykset rauhoittaa, hillitd ja organisoida ihmiselimid johtavat
ainoastaan siihen, ettd uhraamisen ongelma palaa modernin
kulttuurin sallimina itsetuhon muotoina, kuten onnettomuuk-
sina ja alkoholismina seki itsemurhina. Savt$uk kirjoittaa:

Itsemurhaajat eivit maailmasta lihtiessdin jitd jilkeensd ar-
vottomaksi kiynytti tilaa eivitkd merkityksen ja elimin ar-
von kadottamista, vaan piinvastoin niiden varjelemisen.
Timi epitoivoisen ihmisen emfaattinen ele viittaa parem-
min kuin mikidin muu toisen elimin, sen toisenlaisen jirjes-
tyksen, toisten merkityksellisten eliminarvojen olemassa-
oloon. Nimenomaan niiden henkilokohtaisen hankkimisen
epdonnistuminen sysid ihmisen tihin askeleeseen.””

Savt$ukille uhrautuminen ja itsemurha ei ole pelkkdd tuhoutu-
mista vaan elimin my6ntimistd kuoleman avulla. Teknolo-
gisoituneessa maailmankuvassa kuolemaa ei ole. Mutta koska
kuolemaa ei voi eliminoida tiydellisesti, se tulee esiin teknologi-
seen maailmankuvaan ilmaantuvina hiiridini.

Uhrautumisen nikékulmasta itsemurhaa voidaan tarkastella
ainakin kahdella tavalla. Ensimmdisend on ajatus, jonka mu-
kaan itsensi uhraaminen muiden edesti voi olla moraalisesti

168



S ITSEMURHASTA, UHRISTA JA BIOPOLITIIKASTA

jaloa. Toisena on ajatus, jonka mukaan uhrautuminen on itse
asiassa vilttimitontd ihmisyhteison olemassaolon kannalta.
Uhri perustaa ihmisyhteison, jota ei voisi olla olemassa ilman
siti. Kuolema on vilttdimiton, ja jos siitd vaietaan, se palaa yh-
teisdon erilaisina hiiriokdyttdytymiseksi leimattuina muotoina.

Timi on haikailua yhteiséllisyyden perdin. On virhe ajatella,
ettd kuolemalle voitaisiin rakentaa mitiin, koska se on ei-mi-
tddn. Kuolemaromantiikka myontid kuolemalle merkityksen,
jota silld ei ole. Se on vain yksi merkki siitd, miten vaikeaa on
hyviksyd kuolema, joka juuri on merkityksen raja. Kuolema
ympiroi ithmiselimaa.

Biopolitiikka

Kuoleman otetta ihmiselimdin voidaan yrittad hollentdd. Bio-
poliittisesti ajatellen yksilo on yhteiskunnan vallassa. Yksilon
elimi kuuluu yhteiskunnalle, jonka tavoitteena puolestaan on
elimin ja terveyden maksimoiminen. Elimi ja terveys ovat tis-
sd abstraktioita, joiden sisillolld ei ole merkitysti. Itsemurha on
sekd biopolitiikan ettd suvereenin vallan vastustamista, koska
omasta kuolinhetkestddn paittavd ihminen ottaa vallan erddssd
mielessd itselleen®. Hin ei ole endd yhteiskunnan terveyden-
huoltokoneiston tai poikkeustilasta pdittivin suvereenin kisi-
teltdvissd. Agambenilaisittain muotoiltuna suvereenin toiminta
on sitd, ettd poikkeustila voidaan julistaa milloin tahansa, ja se
puolestaan merkitsee sitd, ettei yksilolld endi ole mitddn juridis-
ta asemaa”. Yksilon oikeuksilla ei ole mitdin merkitystd, kun
ne voidaan lakkauttaa mielivaltaisesti.

Niin itsemurhaaja asettautuu poikkeustilan julistamisen
mahdollisuuden ulkopuolelle. Téssd mielessd itsemurha asettaa
suvereenin vallalle rajat. Kalervo Nissild on havainnut tutki-
muksessaan, ettd itsetuhoiselle ihmiselle fyysinen terveys on
merkityksetontd, kun “kuolemisty” on viety riittivin pitkil-
le’”. Ttsemurhaajaan ei kiy vetoaminen yhteisilld tai itsestddn
selvilld arvoilla, koska juuri se, ettd hin suunnittelee itsemurhaa,
osoittaa, ettei hin enii jaa niitd. Mys timi on yksi tapa sanoa,

169



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

ettei itsemurhaaja eld samassa maailmassa kuin itsemurhien es-
timisen hanke. Siksi itsemurha niyttiytyy jirjettdmini tekona
niin kauan kuin elimin jatkamisen itsestddnselvyyttd ei kyseen-
alaisteta.

Biopolittisen ajattelutavan valta nikyy siind, miten elimin
sdilyttiminen ja pitkittiminen on nostettu korkeimmaksi ar-
voksi eliman sisdllon kustannuksella. Biopolitiikassa yksittdiset
ihmiset ovat pelkkdd potentiaalia, jonka ty6- ja toimintakyvyn
ylldpitiminen on kokonaisuuden tirkein tavoite. Itsemurha po-
litisoi elimin biopolititkan tavoitteiden vastaisesti’’®. Kuten
Vuokko Jarva on huomauttanut, ihmiseen ei enid voi kiyttdd
valtaa jos hin on valmis kuolemaan, ja samalla ihminen lakkaa
myos olemasta riippuvainen muista®”.

"Biopolitiikan silmin tarkasteltuna elimiin konkretisoituu
kaikki hyviksyttivd, kun taas kuolemaan yhdistetdin kammot-
tavia pelkoja.”’® Itsemurha ylittdd biopoliittisen nikokulman
siksi, ettd se lakkaa pitimistd elimai itseisarvona. Yksi itsemur-
han ulottuvuuksista on se, etti siini lakataan elimisti kuole-
manpelon mukaisesti. Kuolemaa pidetddn tyypillisesti pahim-
pana mahdollisena kohtalona. Miirityyppistd terveyspuhetta
kuullessaan ajattelee, ettd ihmiset eldisivit ikuisesti, jos he pitii-
sivit aktiivisesti huolta terveydestddn. Itsemurhan ajatus rikkoo
sekd teknistyneeseen ihmiskuvaan liittyvin kuolemattomuuden
fantasian ettd biopoliittisen hallinnan. Itsemurhan ajattelemi-
nen ja suunnitteleminen pakottaa luomaan omakohtaisen suh-
teen kuolemaan.

Niin itsemurha vélttdd medikalisaation. Totta kai on mahdol-
lista leimata itsemurha-ajatuksia hautova ihminen sairaaksi ja
alistaa hiinet hoitoon, mutta tekona itsemurha ei rinnastu sairau-
teen. Biopoliittisessa katsannossa sairaudella on erdinlainen vas-
tentahtoisesti my6nnetty oikeus hiiritd ihmiselimad, mutta itse-
murha niyttidytyy biopolitiikalle pelkistdéin mielettémini. Se on
sitd, mitd ei pitdisi olla. Kuolemaa ei voi olla pelkdimaittd, kun
koko kulttuuri perustuu kuoleman pelkdimiseen, mutta toisaal-
ta kuolemaa ei ole mahdollista kohdata, jos se denaturoidaan
pelkiksi tekniseksi hdirioksi. Kun kuolemasta tehddin terveyden-

170



S ITSEMURHASTA, UHRISTA JA BIOPOLITIIKASTA

huollollinen ongelma, voidaan epiill, ettd asetelma yksiulotteis-
taa yhteiskunnallista keskustelua. Biologisen elimin itseisarvois-
taminen ei ole itseisarvo. Se on tapa suunnata keskustelua ja
huomiota. Kun puhutaan yksilon mielenterveysongelmista tai
itsetuhoisuudesta, ollaan samalla puhumatta jostakin muusta.

Itsemurhaajaa pidetddn helposti heikkona, ja siksi hinti on
vaikea ajatella vallankiyttidjiksi”®. Mutta itsemurhaaja ottaa
kuolemansa oman toimintansa kohteeksi. Siksi itsemurhasyitd
tarkattaessa on otettava huomioon my®és se, ettd myds ympiroi-
vin maailman epikelpous voi olla syy surmata itsensi. Seppo
Heikinheimo mainitsi muistelmissaan itsemurhansa syiksi mui-
den muassa pesipallo-otteluissa soitetun "mokimusiikin” ja
Suomen henkisen ilmaston masentavuuden Martti Ahtisaaren
vuoksi®*’. Syyt ovat esimerkkeji itsemurhasta, jossa itsemurhaa-
jan motiivit itsensd surmaamiseen liittyvit siihen, ettd hin ko-
kee ympirdivin maailman esteettisesti vastenmieliseksi. Itse-
murhaaja ei ikdin kuin halua enidd olla osa kelvotonta
ympirillddn vallitsevaa estetiikkaa.

Tyypillinen tilanne, jossa itsemurha katsotaan hyviksyttaviksi,
on asetelma, jossa ihminen on parantumattomasti sairas, voi
odottaa tuskiensa vain pahenevan ja todennikoisesti menettid
ajattelu- ja toimintakykynsi ennen kuolemaansa. Monet filosofit
katsovat, ettd tillaisessa tilanteessa ihmiselld on perusteltu syy
lihted elimdstd oman kiden kautta. Foucault'n tapainen itse-
murhan puolustaja saattaa pitdd itsemurhaa kuoleman estetisoin-
tina ja esteettisesti eletyn elimin pidtepisteend. Téastd huolimatta
esteettisistd syistd aiheutuva itsemurha ei ole saanut juuri mitdin
huomiota osakseen. Koko esteettisen itsemurhan ajatus on kiis-
tetty vaittdmalld, ettd kauneutta voi olla uhrautumisessa, mutta
ei itsemurhassa®™. Esteettiselld itsemurhalla ei tarkoiteta roman-
tikkojen tai surrealistien itsemurhamy6nteisyyttd vaan tilannetta,
jossa ihminen murhaa itsensid koska ympir6ivi maailma on
muuttunut hinelle esteettisesti sietimittomaksi.

Kipu ja hipei lienevit tietyin reunachdoin yleisimmit sei-
kat, jotka voidaan tulkita itsemurhan perusteluiksi. Monet filo-
sofit kirjoittavat my®s eksistentiaalisesta tyhjyyden tunteesta.

171



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Ne filosofit, jotka pyrkivit mairittelemddn itsemurhan kisit-
teen, ottavat timan eksistentiaalisen peruskokemuksen harvoin
huomioon. He tunnustavat vain fyysisen tai psyykkisen kivun,
eivit sitd, ettd ihminen eldd apatiassa eikd hinelld ole elimis-
sddn odotettavissa mitdin parempaa. Kivun tai hipein sijalla
on anhedonia. Samalla tavoin tunnistamatta jid tilanne, jossa
ihminen kokee ympirdivin maailman estidvin mielekkdin eli-
min. Timid merkitsee maailman muuttumista sellaiseksi, ettei
itsemurhakandidaatti voi endd hyviksyd sitd. Jinnite syntyy
maailman muuttamisen tarpeen ja yksilon voimattomuuden
vilille. Jos maailmasta ei tule sellaista, ettd siind pystyisi eli-
miin, on parempi tappaa itsensd. Ainutkertaisella yksil6lld on
vain yksi elimi, ja jos hin kokee, ettei hin pysty kiyttimiin
sitd mielekkdilld tavalla, hinen olemassaololtaan on viety poh-
ja. Niin kauan kuin ihmisen elimii tarkastellaan muutoin
kuin ainutkertaisena, hinen elimilleen ei anneta arvoa. Niin
kauan kuin maailma ei ole yksil6lle elimisen arvoinen, se ei ole
elimisen arvoinen. Se, etti elivin olennon ainutkertaisuus on
katoavaista, ei tee elimistd vihemmain painavaa. Elivii olen-
toa ei saa ajaa tilanteeseen, jossa ainutkertainen elimi menee
hukkaan vastoin hinen tahtoaan.

172



6 Loruksi

Landsberg lienee oikeassa sanoessaan ihmisten usein tappavan
itsensd siksi, ettd epatdydellinen yhteiskunta estdi heitd elimasta
hedelmiillistd elimid**2. Itsemurhaaja ei aina ajaudu tekoonsa
kivun tai hipein vuoksi vaan siksi, ettei hinelld ole mahdolli-
suutta eldd mielekkaisti. Itsemurhan filosofia voi saavuttaa pai-
midrinsi vasta sitten, kun ymmirretdin, ettd jo syntyneeni
oleminen sininsi on eliville olennolle onnettomuus. Olemassa-
olo pitdi sisillddn niin paljon vastoinkidymisid, ettd se on jo si-
ninsi taakka ihmiselle. Siksi eldvilld olennoilla tulisi olla olot,
joissa ne voisivat kokea eliminsi mielekkiiksi. Nykymaailma ei
tillaisia oloja tarjoa. Tdmin tosion tajuamisesta seuraa monia
asioita seki yksilon kannalta ettd yhteiskunnallisesti.

Itsemurhaa ei voi kisitelld yksimuotoisena, yhteniiseni il-
miond. Itsemurhan kisitteeseen piiloutuu niin monia erilaisia
ilmioitd, ettd yleispitevien viitteiden antaminen merkitsee
konkreettisten tilanteiden unohtamista. Itsemurhaa sinidnsi ei
ole, ja sen tihden itsemurhaa itsessdin ei voi jasentdd yksiselit-
teisin kiskyin tai kielloin.

Itsemurha ei itsessidn ole oikein eikd véirin. Universaali-
en kieltojen sijaan meidin on Kisiteltdvi jokainen tilanne
erikseen, jotta voimme tapauskohtaisesti arvioida tietyn
teon moraalisuuden. Itsemurha on aina tiettyyn aikaan,
paikkaan ja tilanteeseen sidottu henkilokohtainen ratkai-
su. Tdmin vuoksi itsensd surmaaminen ei voi olla yleisesti

173



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

sallittua, muttei my6skiin poikkeuksetta moraalisesti vii-
(0,583
rin.

Itsemurha ei ole ratkaisu. Ei ole elimikiin. Mutta itsemurha on
mahdollisuus elimissd, kun elimi ei enii ole elimisen arvoista.

174



LAHTEET

AcHTE, KALLE ET AL., [ssemurbat ja niiden ebkiisy. WSOY, s.1.
1973.

AcHTE, KaLLg; LiINnDFORS, OLavi; LONNQVIST, JOUKO &
SALOKARI, MARKKU, Suomalainen itsemurha. Yliopistopaino,
Helsinki 1989.

AGAMBEN, GIORGIO, Stato di eccezione. Homo sacer, II, I. Bollati
Borlinghieri, Torino 2003.

AHRENS, JORN, Selbstmord. Die Geste des illegitimen Todes. Wil-
helm Fink, Stuttgart 2001.

AMERY, JEAN, Hand an sich legen. Diskurs iiber den Freitod. Klett-
Cotta, Stuttgart 1976.

ANDERBERG, THOMAS, Suicide. Definitions, Causes, and Values.
Lund University Press, Lund 1989.

ARISTOTELES, Nikomakhoksen etiikka (HOwé Nicopdyewr). Suom.
Simo Knuuttila. Gaudeamus, Helsinki 2005.

BALLUSECK, LOTHAR VON, “Selbstmord”. Tatsachen, Probleme,
Tabus, Praktiken. Hohwacht, Bad Godesberg 196s.

BARBONE, STEVEN & RICE, LEE, Spinoza and the Problem of
Suicide. International Philosophical Quarterly. Vol. XXXIV, no.
2, 1994, S. 229—241.

BATTIN, MARGARET PABST, Ethical Issues in Suicide. Prentice Hall,
Englewood Cliffs 1995.

BATTIN, MARGARET PABST, Ending Life. Ethics and the Way We
Die. Oxford University Press, Oxford 2005.

BAUDRILLARD, JEAN, Léchange symbolique et la mort. Gallimard,
s.l. 1976.

175



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Beaucuamp, Tom L., An Analysis of Hume’s Essay “On Suicide”.
The Review of Metaphysics. Vol. XXX, No. 1, 1976, s. 73-95.
Beccaria, CESARE, Rikoksesta ja rangaistuksesta (Dei delitti e delle

pene, 1764). Suom. Kai Heikkild. Edita, Helsinki 1998.

BENATAR, Davip, Bester Never to Have Been. The Harm of Coming
into Existence. Oxford University Press, Oxford 2006.

BINET-SANGLE, CHARLES, LArt de mourir. Défense et techinique du
suicide secondé. L Harmattan, Paris [1919] 2011.

BIRNBACHER, DIETER, Schopenhauer und das ethische Problem
des Selbstmords. Schopenhauer-Jahrbuch 198s. 1985, s. 115-129.

BorpEeLEAU, DaNIEeL, Exploration phénoménologique de I'idée
suicidaire. Santé mentale au Québec. Vol. 19, no. 2, 1994, s.
105—116.

BranNDT, HARTWIN, Am Ende des Lebens. Alter, Tod und Suizid in
der Antike. C. H. Beck, Miinchen 20r10.

BranDT, RicHARD B., The Morality and Rationality of Suicide
[1975]. Nyt teoksessa James Rachels (toim.), Moral Problems.

A Collection of Philosophical Essays. 3. painos. Harper & Row,
New York 1979, s. 460—489.

BrownN, RoN, 7he Art of Suicide. Reaktion Books, London 2001.

BURGER, HERMANN, Tractatus logico-suicidalis. Uber die Selbstti-
tung. S. Fischer, Frankfurt am Main 1988.

Camus, ALBERT, Le Mythe de Sisyphe. Essai sur [absurde. Galli-
mard, s.l. [1942] 198s.

Cuotrsr, MicHAEL ]., Kant and the Irrationality of Suicide. Histo-
ry of Philosophy Quarterly. Vol. 17, no. 2, 2000, s. 159-176.

Cuors1, MicHaEL, A Kantian Defense of Prudential Suicide.
Journal of Moral Philosophy. 7, 2010, s. 489—sT5.

CHoLBI, MICHAEL, Suicide. The Philosophical Dimensions. Broad-
view, Peterborough 2011a.

CuoLs1, MicHAEL, What is Wrong with “What is Wrong with
Rational Suicide”. Philosophia. 2011b.Verkkojulkaisu. htep://
www.springerlink.com/content/c3608255002w4s2t/ (luettu
5.1.2012).

CHORON, JACQUES, Suicide. Charles Scribner’s Sons, New York 1972.

C1cero, Velvollisuuksista (De officiis). Teoksessa Cicero, Vanhuu-
desta, ystivyydestd, velvollisuuksista. Suom. Marja Itkonen-Kaila,
WSQOY, Porvoo 1992, s. 95—275.

176



LAHTEET

Croran, E. M., Syllogismes de l'amertume. Gallimard, s.1. [1952]
1996.

Cioran, E. M., De linconvénient d étre né [1972]. Teoksessa Cio-
ran, (Fuvres. Gallimard, s.l. 1995, s. 1269-1400.

Cioran, E. M., Entretiens. Gallimard, s.1. 1995.

Dause, Davip, The Linguistics of Suicide. Philosophy & Public
Affairs. Vol. 1, no. 4, 1972, s. 387—437.

D10oGeNEs LAERTIOS, Merkittivien filosofien elimiit ja opit (Biot xou
Yoo Twy ev dthooodia evdokiunodytwy). Suom. Marke Aho-
nen. Summa, Helsinki 2003.

DonNNELLY, JoHN, Suicide and Rationality. Teoksessa John
Donnelly (toim.), Language, Metaphysics, and Death. Fordham
University Press, New York 1978, s. 88—105.

Ducrg, Francors, Le Meurtre de soi. Horizons philosophiques.
Vol. 7, no. 1, 1996, s. 25—50.

DURKHEIM, EMILE, [tsemurha. Sosiologinen tutkimus (Le Suicide.
Etude de sociologie, 1897). Suom. Seppo Randell. Tammi,
Helsinki 1985.

FeLpMmaN, FRrED, Confrontations with the Reaper. Oxford Universi-
ty Press, New York 1992.

FonTaNEeTO, FEDERICO, [/ suicidio e la filosofia. Riflessioni su Of
Suicide di Hume. Albo Versorio, Milano 2011.

Foucaurr, MicHEL, Raymond Roussel. Gallimard, s.1. [1963] 1992.
Foucaurr, MicHeL, Un plaisir si simple. Le Gai pied. No. 1, 1979,
s. I ja 10. Nyt teoksessa Foucault, Dits et écrizs I1I: 1976—1979.

Gallimard, s.I. 1994, s. 777-779.

Frey, R. G., Did Socrates Commit Suicide? Philosophy. Vol. s3,
no. 203, 1978, s. 106—108.

Frey, R. G., Hume on Suicide. Journal of Medicine and Philosophy.
Vol. 24, no. 4, 1999, s. 336—351.

GABHART, MITCHELL, Spinoza on Self-Preservation and Self-
Destruction. Journal of the History of Philosophy. Vol. 37, no. 4,
1999, s. 613—628.

GARRISON, ELISE P, Attitudes Toward Suicide in Ancient Greece.
Transactions of the American Philological Association. Vol. 121,
1991, S. I-34.

GASPARRI, Luca, Suicidio e filosofia. Dagli antichi a Leopardi. 11
Prato, Saonara 2008.

177



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

GREEN, PauL D., Suicide, Martyrdom and Thomas More. Studies
in the Renaissance. Vol. 19, 1972, s. 135—155.

GRISE, YOLANDE, Le Suicide dans la Rome antique. Bellarmin,
Montréal 1982.

GUIRLINGER, LUCIEN, Le Suicide et la mort libre. Pleins Feux, s.1.
2000.

GUNDERSON, MARTIN, A Kantian View of Suicide and End-of-
Life Treatment. journal of Social Philosophy. Vol 35, no. 2, 2004,
s. 277—287.

Haport, P1erRE, La Citadelle intérieure. Introduction aux Pensées de
Marc Auréle. Fayard, s.1. 1997.

HavLswacHs, MAURICE, Les Causes du suicide. Félix Alcan, Paris
1930.

HartER, THOMAS D., Reconsidering Kant on Suicide. 7he Philo-
sophical Forum. Vol. 42, no. 2, 2011, s. 167-185.

Harva, Urro, Hyvi ja paba. Praktisen etiikan ongelmia. Otava,
Helsinki 1978.

Heger, G. W. E, Oikeusfilosofia (Grundlinien der Philosophie des
Rechts, 1821). Suom. Markus Wahlberg. Pohjoinen, Oulu 1994.

HEeikiINHEIMO, SEPPO, Mitimunan muistelmat. Otava, Helsinki
1997.

HEeiNkEL, NADINE, Suizid als philosophisches Problem. Examensar-
beit. GRIN, s.1. 2010.

HEeiskaNEN, TARJA, Viimeinen ratkaisu? Kokemuksia ja nikemyksid
itsemurban syistd, ehkdiisystd, avunsaannista ja asenteista. Suomen
mielenterveysseura, Helsinki 2007.

HEeLEN, ILro & JaunO, MIKKO, Terveyskansalaisuus ja elimin
politiikka. Teoksessa Ilpo Helén & Mikko Jauho (toim.), Kan-
salaisuus ja kansanterveys. Gaudeamus, Helsinki 2003, s. 13-32.

Hivrw, Timotny, Ambitiosa mors. Suicide and Self in Roman
Thought and Literature. Routledge, New York 2004.

Hovpen, THoMas, Religion and Moral Prohibition in Hume’s
”On Suicide”. Hume Studies. Vol. 31, no. 2, 2005, s. 189—210.

Hoorr, ANTON ]. L. VAN, From Autothanasia to Suicide. Self-
Killing in Classical Antiguiry. Routledge, London 1990.

Hume, Davip, On Suicide [1777]. Teoksessa Hume, On the Stan-
dard of Taste and Other Essays. Bobbs-Merrill, Indianapolis 1965,
s. ISI-160.

178



LAHTEET

JaMmes, WiLLIaM, The Will to Believe and Other Essays in Popular
Philosophy. Harvard University Press, Cambridge (Mass.) [1897]
1979.

JARvA, VUOKKO, Tarpeettoman ihmisen ongelma. Hyvinvointiyhteis-
kunnan tarkastelua ubrin kannalta. Sosiaalihallitcuksen julkaisuja
1/1989. Valtion painatuskeskus, Helsinki 1989.

JARVENTIE, IRMELL, Selviytyi hengilti. Sosiaalipsykologinen ja
sosiaalipsykiatrinen néikokulma itsemurhiin. Stakes, s.1. 1993.
KaNT, IMMANUEL, Metaphysik der Sitten. Felix Meiner, Hamburg

(17971 1966.

KanNTt, IMMANUEL, Tapojen metafysiikan perustus (Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten, 1785). Teoksessa Kant, Siveysopilliset péi-
teokset. Suom. J. E. Salomaa. WSQY, Porvoo 1990, s. 67-161.

KaNT, IMMANUEL, Vorlesung zur Moralphilosophie. Toim. Werner
Stark. Walter de Gruyter, Berlin [1774/5] 2004.

Kusch, MARTIN, Kuolevan jirjen kritiikki. Kuusi luentoa. Jyvisky-
lan yliopiston ylioppilaskunnan julkaisu, Jyviskyldn yliopisto,
s.l. 1984.

La METTRIE, JULIEN OEFRAY DE, Anti-Sénéque ou Discours sur le
bonheur [1748]. Teoksessa La Mettrie, (Buvres philosophoques I1.
Fayard, s.l. 1987, s. 235-295.

La METTRIE, JULIEN OFFRAY DE, Systéme d’Epicure [1750]. Teok-
sessa La Mettrie, (Buwvres philosophiques 1. Fayard, s.l. 1984, s.
351—386.

LANDSBERG, PauL-Louts, Le probleme moral du suicide. Teok-
sessa Landsberg, Essai sur 'expérience de la mort et Le probléme
moral du suicide. Seuil, s.l. [1951] 1993, s. 103—-142.

LANTEIGNE, JOSETTE, La question du suicide. Horizons philosophi-
ques. Vol. 7, no. 1, 1996, s. 17-24.

Leorarpi, Giacomo, Dialogo di Plotino e di Porfirio. Teoksessa
Leopardi, Operette morali. Toimittaja Antonio Prete. Feltrinelli,
Milano [1835] 1972, s. 212—225.

LesTER, DaviD, Can Suicide Be a Good Death? Death Studies.
Vol. 30, 2006, s. s11-527.

LuPER, STEVEN, The Philosophy of Death. Cambridge University
Press, Cambridge 2009.

MagrsH, 1aN, Suicide. Foucauls, History and Truth. Cambridge
University Press, Cambridge 2010.

179



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

MARTIN, ROBERT M., Suicide and Self-Sacrifice. Teoksessa Swuici-
de: The Philosophical Issues. Toim. M. Pabst Battin & David J.
Mayo. St. Martin’s, New York 1980, s. 48—68.

MaupsiLey, HENRY, Alleged Suicide of a Dog. Mind. Vol. 4, no.
15, 1879, S. 410—413.

McLEaN, G. R., Hume and the Theistic Objection to Suicide.
American Philosophical Quarterly. Vol. 38, no. 1, 2001, s. 99—III.

Merrirt, KenNeTH R., Hume on Suicide. History of Philosophy
Quarterly. Vol. 16, no. 4, 1999, s. 395—412.

MEYNARD, LEON, Le Suicide. Etude morale et métaphysique. Presses
Universitaires de France, Paris 1966.

MILLER, JoN, Stoics and Spinoza on Suicide. Teoksessa Gdbor
Boros (toim.), Der Einfluss des Hellenismus auf die Philosophie
der friihen Neuzeit. Harrassowitz, s. 1. 2005. Nyt htep://post.
queensu.ca/~miller/Papers/Suicide.pdf (luettu 10.2.2012).

Minors, GEORGES, Histoire du suicide. La société occidentale face &
la mort volontaire. Fayard, s.1. 1995.

MONTAIGNE, MICHEL DE, Esseitd. Osa II (Essais 11, 1580). Suom.
Renja Salminen. WSOY, Helsinki 2008.

MoNTESQUIEU, De ['Esprit des lois, I. Gallimard, s.1. [1748] 1995.

Mogg, Taomas, Uropia (De optimo statu reipublicae deque nova
insula Utopia, 1516). Suom. Marja Itkonen-Kaila. WSOY,
Porvoo 1971.

N. N., Vorbereitungen eines Ungliicklichen zum freywilligen Tode.
Julkaisija Bernhard Georg. Toimittaja Yvonne Unna. Georg
Olms, Hildesheim [1800] 2000.

NietzscHE, FRIEDRICH, [loinen tiede ("La gaya scienza”) (Die
frohliche Wissenschaft (“La gaya scienza”), 1882). Suom. J. A.
Hollo. Helsinki, Otava 1989.

Nierzscue, FRIEDRICH, Niin pubui Zarathustra. Kirja kaikille
eikd kenellekdin (Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle
und Keinen, 1885). Suom. Jari Tammi. Pikku-idis, Helsinki
2008.

NierzscHE, FRIEDRICH, Hywvin ja paban tuolla puolen (Jenseits
von Gut und Bése, 1886). Suom. J. A. Hollo. Helsinki, Otava
2007.

NierzscHE, FRIEDRICH, Moraalin alkuperdsti (Zur Genealogie
der Moral, 1887). Suom. J. A. Hollo. Helsinki, Otava 1969.

180



LAHTEET

NIKUNEN, MINNA, Surman jilkeen itsemurha. Kulttuuriser luoki-
tukset rikosuutisissa. Tampere University Press, Tampere 2005.

NissiLA, KALERvVO, [tsetuboisen ibmisen kdisitys omasta kuolemas-
taan. Haastattelututkimus itsemurhayrityksen tehneiden hen-
kildiden toiminnan tavoitteista, heidin seki traumapotilaiden
kuolema- ja kuolemattomuuskisityksisti. Suomalainen teologi-
nen kirjallisuusseura, Helsinki 1995.

NuoRvALA, YRJO; MAKELA, RAUNO & KUOKKANEN, MARTTI,
Piihteet, masennus ja itsemurhavaara. Stakes, s.1. 1997.

NYGARD, Tor1vo, ltsemurha suomalaisessa yhteiskunnassa. Jyviskylin
yliopisto, Jyviskyld 1994.

O’KEeEeFrE, TERENCE M., Suicide and Self-starvation. Philosophy.
Vol. 59, no. 229, 1984, s. 349—363.

OLLIKAINEN, Li1sa, Messages from the Point of No Return. A Con-
ceprual and Empirical Analysis of Suicide Notes Left by Suicide
Victims. Turun yliopisto, Turku 1994.

Pavan, Luial, Esiste il suicidio razionale? Edizione Scientifiche
Ma.Gi, Roma 2009.

PENTIKAINEN, JUHA, Suomalaisen lihto. Kirjoituksia pohjoisesta
kuolemankulttuurista. SKS, Helsinki 1990.

PiLpEL, AvITAL & AMSEL, LAWRENCE, What is Wrong with Ratio-
nal Suicide. Philosophia. Vol. 39, 2011, s. 111-123.

PratoN, Faidon (Oaidwv). Suom. Marja Itkonen-Kaila. Teoksessa
Platon, Teokset. Kolmas osa. Otava, Helsinki 1979, s. 5—79.

PratoN, Lait (Ndpov). Teokset, kuudes osa. Suomentaneet Marja
Itkonen-Kaila, Holger Thesleff, Tuomas Anhava & A. M. Ant-
tila. Otava, Helsinki 1986.

ROUSSEAU, JEAN-JACQUES, Julie ou la nouvelle Héloise. Teoksessa
Rousseau, Euvres compléres. Tome quatriéme. Hachette, Paris
[1761] 1883, s. 1—446.

SaresMma, Tunya, Kuoleman kutsusta, lihtemisestd ja jddmisestd —
voiko itsemurhaa ymmirtid? niin € niin. 1/2000, s. 64—67.
SAVTSUK, VALERIL, Veri ja kulttuuri (Krovj i kuljtura, 1995). Suom.

Jukka Mallinen. Atena, Jyviskyli 1996.

SCHOPENHAUER, ARTHUR, Die Welt als Wille und Vorstellung.
Deutscher Taschenbuch, Miinchen [1819] 1988a.

SCHOPENHAUER, ARTHUR, Parerga und Paralipomena II. Haff-
mans, Ziirich [1851] 1988b.

181



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

SEIDLER, MicHAEL ]., Kant and the Stoics on Suicide. Journal of
the History of Ideas. Vol. 44, 3, 1983, s. 429—453.

SHNEIDMAN, EDWIN, Definition of Suicide. John Wiley & Sons,
New York 1985.

StavoLa, JuHa, Antiikin filosofit ja itsemurha. Teoksessa Vikivalta
antiikin kulttuurissa. Toim. Maarit Kaimio, Jaakko Aronen &
Juha Sihvola. Gaudeamus, Helsinki 1998, s. 172-188.

S1vuLa, Jaakko, Oki talo ja murha hevonen. Teoksessa Maija
Linsimiki (toim.), Sanalla sanoen. Pakinoita suomen kielestd.
WSOY, Porvoo 1986, s. 113—116.

SoLOMON, ANDREW, Keskipiivin demoni. Masennuksen atlas (The
Noonday Demon. An Adlas of Depression, 2001). Suom. Arto
Schroderus. Tammi, Helsinki, 2002.

SONNECK, GERNOT & SCHJERVE, MARTIN, Die Krankheitsthese
des Suizides. Teoksessa Walter T. Haeser & J6rg Schuch, Der
Selbstmord / Le Suicide. Rigger: Griisch 1986, s. 39—56.

SriNozA, BENEDICTUS DE, Etiikka (Ethica, 1677). Suom. Vesa
Oittinen. Gaudeamus, Helsinki 1994.

Tacrrus, Keisarillisen Rooman historia (Annales). Suom. liro Ka-
janto. WSOY, Porvoo 1990.

Testont, INES, Autopsia filosofica. 1l momento giusto per morire tra
suicidio razionale ed eternita. Apogeo, Milano 2007.

TuESLEFF, HOLGER & S1HVOLA, JUHA, Antiikin filosofia ja aate-
maailma. WSOY, Porvoo 1994.

Tuowm, PauL, Time-Travel and Non-Fatal Suicide. Philosophical
Studies. Vol. 27, 1975, s. 211-216.

Uusrtaro, TuuLa, Miten péisti yli mabdottoman? Narratiivinen
tutkimus itsemurhamenetyksistd. Lapin yliopisto, Rovaniemi
2006.

UusitaLo, TuuLa, Itsemurha — Vaiettu kuolema. Teoksessa 7zbu-
jen kahleer. Toim. Merja Laitinen & Anneli Pohjola. Vastapai-
no, Tampere 2009, s. 117-149.

VLEESCHAUWER, H. J. DE, La Doctrine du suicide dans I'éthique
de Kant. Kant-Studien. Band 57, 1966, s. 251—265.

Voirant, Eric, Culture et mort volontaire. Le suicide a travers les
pays et les dges. Liber, Montréal 2006.

WEININGER, OTTO, Geschlecht und Charakter. Eine prinzipielle
Untersuchung. Matthes & Seitz, Miinchen [1903] 1997.

182



LAHTEET

WHELAN, CAROLINE E, Suicide in the Ancient World: A Re-
Examination of Matthew 27:3-10. Laval théologique et philoso-
phique. Vol. 49, no. 3, 1993, s. 505—522.

WinpT, PETER Y., The Concept of Suicide. Teoksessa Suicide: The
Philosophical Issues. Toim. M. Pabst Battin & David J. Mayo.
St. Martin’s, New York 1980, s. 39—47.

WITTGENSTEIN, LuDwIG, Muistikirjoja 1914—1916 (Notebooks
1914-1916, 1961). Suom. Heikki Nyman. WSOY, Porvoo 1977.

WITTGENSTEIN, LUDWIG, Tractatus logico-philosophicus (Tractatus
logico-philosophicus, 1921). Suom. Heikki Nyman. WSOY,
Porvoo 1984.

WiTTwER, HECTOR, Uber Kants Verbot der Selbsttotung. Kant-
Studien. Vol. 92, 2001, s. 180—201.

Painamattomat lihteet

Hietavanti, Rutta, Isemurhan tabuluonteisuus ja sanastollinen
ongelma. Pro gradu -tutkielma. Helsingin yliopisto, Helsinki
2003.

Karvsson, HENRY, ltsemurha ja moraaliset velvollisuudet. Pro
gradu -tutkielma. Turun yliopisto, Turku 2008.

K1vINEN, MILLA, Egoismista altruismiin: historiallis-filosofinen
tutkielma moraalisen itsemurhan mahdollisuudesta. Pro gradu
-tutkielma. Helsingin yliopisto, Helsinki 2006.

PARKKINEN, P1psa, Epikuroksen ja Lucretiuksen haasteet kuoleman
filosofialle: katsaus angloamerikkalaiseen thanatologiaan. Pro
gradu -tutkielma. Helsingin yliopisto, Helsinki 2004.

Rainto, Past, Hyvisti julma maailma. Itsemurha eettisend kysymyk-
send. Pro gradu -tutkielma. Turun yliopisto, Turku 2002.

SUNDVALL, SANTTU VILHELM, Foucault ja itsemurhan kahdet
kasvot: tutkimus itsemurhaan sisiltyvistd estetiikan, vallan ja vas-
tarinnan teemoista Michel Foucaultn ajattelun valossa. Pro gradu
-tutkielma. Helsingin yliopisto, Helsinki 2009.

183



N

© N AW

11.
12.
13.

14.
15.
16.

184

TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

VIITTEET

Uusitalo 2006, 17.

Tilastokeskuksen tiedot kuolemansyisti vuonna 2010: htep://tilasto-
keskus.fi/til/ksyyt/2010/ksyyt_2010_2011-12-16_tie_001_fi.html.
Luettu 2.1.2012.

Uusitalo 2006, 113.

Uusitalo 2009, 117.

Nygird 1994, 9.

Dugré 1996, 26.

Cholbi 2011a, 11.

Testoni 2007, 5.

Karlsson 2008, 6.

Saresma 2000, 64, 66.

Kusch 1984, 84.

Guirlinger 2000, 18.

Murha-itsemurhasta kiytetddn usein nimitystd laajennettu itsemurha.
Minna Nikusella on kuitenkin ensin mainitulle termille painavat pe-
rustelut: "Laajennettu itsemurha on toki parempaa suomea kuin kiyt-
timini termi murha-itsemurha, mutta se hiivytcdd vikivallan ja hen-
kirikoksen, joka hahmottuu osana itsemurhaa. Laajennettu itsemurha
on suomennus [sic] termisti extended suicide, mutta suomentamisen
yhteydessi kisite on muuttanut merkitystiin. [...] Suomessa ilmaisua
‘laajennettu itsemurha’ on kiytetty kaikista tekijin itsemurhaan johta-
vista henkirikoksista.” (Nikunen 2005, 34—35)

Thom 1975.

Testoni 2007, 50.

”Zwischen diesem aus dem Extrem der Askese und dem gewshnlichen
aus Verzweiflung entspringenden freiwilligen Tode mag es mancher-
lei Zwischenstufen und Mischungen geben, welches zwar schwer zu
erkliren ist; aber das menschliche Gemiith hat Tiefen, Dunkelheiten
und Verwickelungen, welche aufzuhellen und zu entfalten, von der
dufersten Schwierigkeit ist.” (Schopenhauer 1988, I, IV, § 69.)



17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.

25.
26.
27.
28.
29.
30.
31.
32.
33.

34.
35.
36.
37.
38.
39.
40.

41.
42.

VIITTEET

Uusitalo 2009, 148.

Heiskanen 2007, 78.

Achté et al. 1973, sivuttamaton.

Achté et al. 1973, 9-10.

Marsh 2010, 27.

Battin 1995, 120.

Vrt. Marsh 2010, 67.

Sitd paitsi esimerkiksi masennuksen ja itsemurhan yhteys on kaikkea
muuta kuin selvd. Masennuksen parantaminen ei vilttdmirttd estd it-
semurhaa ja toisaalta kaikki itsetuhoiset ihmiset eivit ole masentunei-
ta. (Solomon 2002, 329-330).

Luper 2009, 195.

Choron 1972, 74.

Battin 1995,4-5.

Marsh 2010, 21.

Birnbacher 1985, 116.

Marsh 2010, 47.

Nuorvala et al. 1997, 41.

Sonneck & Schjerve 1986, 39-40.

Tahin kirjaan ei kuulu my8skiin luonnontieteellinen tutkimus, joka
pyrkii selvittimiin, onko olemassa neurologisia tai biologisia teki-
joitd, jotka mahdollisesti altistavat itsemurhalle. Tallaiset tutkimukset
voivat tuottaa merkittivii tuloksia, mutta niilld ei varsinaisesti ole mi-
tidn annettavaa itsemurhan kisitteen filosofiselle mairiceelylle.
Heiskanen 2007, 60.

Anderberg 1989, 73.

Choron 1972, 94.

Cholbi 2011a, 163.

Heiskanen 2007, 38.

Ahrens 2001, 10.

Mainittakoon, etti klassisessa, mahdollisimman monen hyvii edis-
tivdd oikeudenkiyttod puolustavassa teoksessaan Dei delitti e delle
pene (1764) valistusjuristi ja filosofi Cesare Beccaria (1738-1794) oli
kritisoinut itsemurhan kriminalisoimista. "Itsemurha on rikos, johon
mikddn tosiasiallinen rangaistus ei tunnu soveltuvan, koska on ran-
gaistava joko syytontd tai kylmennyttd ja tunnotonta ruumista. [...]
Vaikka itsemurha onkin synti, josta Jumala rankaisee — vain hinen on
valta rangaista myds kuoleman jilkeen — ei sitd voi pitid maallisena
rikoksena, koska rangaistus ei kohdistu syylliseen vaan hinen perhee-
seensi.” (Beccaria 1998, 98, 101)

Ollikainen 1994, 39-40.

Toteamus on niin kulunut, ettd Frangois Dugré (1996, 25) on perus-
tellusti verrannut sitd Shakespearen Hamletin yksinpuheluun.

185



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

43, Camus 1942, 17.

44. Camus 1942, 17.

45. Donnelly 1978.

46. Bordeleau 1994, 113.

47. Pavan 2009, 116.

48. Sokrateen itsemurha on tosin kyseenalaistettu; ks. Frey 1978.
Aijheesta enemmin myShemmin tdssd kirjassa.

49. Durkheim 1985, 19.

50. Maudsley 1879, 412.

51. Anderberg 1989, 59.

52. Nygird 1994, 93.

53. Battin 1995, 77.

54. Kusch 1984, 72.

55.  Ks. http://in.reuters.com/article/2012/04/04/greece-suicide-id-
INDEE8330AU20120404. Kiitin Jarkko S. Tuusvuorta uutisen
mainitsemisesta.

56. Kiitin Ville Lihdetti siitd, ettd hin muistutti seikasta.

57. Solomon 2002, 384.

58. Helén & Jauho 2003, 19.

59. Améry 1976, 99.

60. Balluseck 1965, 127.

61. Volant 2006, 90.

62. Battin 1995, 12.

63. Kusch 1984, 91.

64. Marsh 2010, 223.

65. Choron 1972, 81.

66. Jirventie 1993, 33.

67. Brown 2001, 23.

68. Hooff 1990, 131.

69. Hietalahti 2003, 18.

70. Sundvall 2009, 26.

71. Balluseck 1965, 7.

72. Sundvall 2009, 26.

73. Heiskanen 2007, 88.

74. ”Murha’-sanan kiytto ’ison’ merkityksessd on kuitenkin toissijaista.
Ks. Sivula 1986, 114.

75. Daube 1972, 399.

76. Platon, Faidon, 68a.

77. Daube 1972, 400.

78. Platon, Faidon, 6lc.

79. Daube 1972, 400.

80. Aristoteles, Nikomakhoksen etiikka, 1166b.

81. Daube 1972, 400.

186



82.
83.
84.
85.
86.
87.
88.
89.
90.
91.
92.
93.
94.
95.
96.
97.
98.
99.
100.
101.
102.
103.
104.
105.
106.
107.
108.
109.
110.
111.
112.
113.
114.
115.
116.
117.
118.
119.
120.
121.
122.
123.
124.

VIITTEET

Daube 1972, 401.
Grisé 1982, 28.

Daube 1972, 402.
Charon 1972, 28.
Daube 1972, 402.
Daube 1972, 420.
Sihvola 1998, 172.
Hooff 1990, 138.
Hooff 1990, 136.
Hooff 1990, 137.
Hooff 1990, 141.
Brown 2001, 88.
Daube 1972, 422.
Battin 2005, 171.
Daube 1972, 413-415, 429.
Balluseck 1965, 7.
Daube 1972, 430.
Améry 1976, 13.
Daube 1972, 431.

Vrt. Battin 2005, 171.
Heinkel 2010, 4.
Daube 1972, 416-417.
Daube 1972, 425-426.
Montesquieu 1995, XIV, XII.
Daube 1972, 428.
Shneidman 1985, 10.
Shneidman 1985, 14.
Marsh 2010, 81.
Nietzsche 1969, 111, § 28.
Ks. esim. Meynard 1966, 35.
Grisé 1982, 17.

Grisé 1982, 185.

Grisé 1982, 157.

Grisé 1982, 186.
Garrison 1991, 2.
Brandt 2010, 60.
Hooff 1990, 83.
Choron 1972, 15.
Brandt H. 2010, 63.
Hooff 1990, 36.
Whelan 1993, 514.
Grisé 1982, 169, 170.
Grisé 1982, 168.

187



125.
126.
127.
128.
129.
130.
131.
132.
133.
134.
135.
136.
137.
138.
139.
140.
141
142.
143.

144.
145.

146.
147.
148.
149.
150.
151.
152.
153.
154.
155.
156.
157.
158.
159.
160.
161.
162.
163.

188

TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Choron 1972, 17.
Hill 2004, 4.
Grisé 1982, 61.
Hooff 1990, 77.
Hooff 1990, 84.
Grisé 1982, 94.
Grisé 1982, 73.
Hooff 1990, 47.
Hill 2004, 19.
Hooff 1990, 185.
Hill 2004, 2.
Brown 2001, 42.
Hooff 1990, 183.
Hooff 1990, 190.
Hadot 1997, 207.
Heinkel 2010, 24.

. Thesleff & Sihvola 1994, 279.

Testoni 2007, 143, 145.

”[...] any death possessing implications for the social standing of the
deceased.” (Hill 2004, 11)

Brown 2001, 32.

Tissd mielessd Sokrates muistuttaa Jeesusta, silld vaikka Sokrates yk-
siselitteisesti teki itsemurhan ja Jeesuksen voidaan argumentoida teh-
neen itsemurhan, kulttuurin imaginaarisessa itsemurhaajuus ei liity
olennaisena osana kummankaan kuvaan.

Frey 1978, 106-108.

Kivinen 2006, 52.

Brandt H. 2010, 47.

Platon, Faidon, 62b.

Grisé 1982, 171.

Brandt H. 2010, 48.

Battin 1995, 43.

Platon, Lait, 873c—d.

Brandt H. 2010. 49.

Minois 1995, 60.

Platon, Lait, 854a.

Hooff 1990, 187.

Gasparri 2008, 30.

Gasparri 2008, 31.

Hooff 1990, 187.

Aristoteles, Nikomakhoksen etiikka,1138a.

Grisé 1982, 173.

Aristoteles, Nikomakhoksen etiikka, 1116a.



164.
165.
166.
167.
168.
169.
170.
171.

172.
173.
174.
175.
176.
177.
178.
179.
180.

181.
182.
183.
184.
185.
186.
187.
188.
189.
190.
191.
192.
193.
194.
195.
196.
197.
198.
199.
200.
201.

VIITTEET

Thesleff & Sihvola 1994, 278.

Grisé 1982, 174.

Guirlinger 2000, 18.

Diogenes Laertios 1, 8, 94.

Thesleff & Sihvola 1994, 279.

Hooff 1990, 42.

Volant 2006, 165.

Diogenes Laertioksen suomentaja Marke Ahonen toteaa kiinnékseen
liittimissdan huomautuksissa, etti Hegesias “tuskin suositteli aktiivi-
sesti itsemurhaa, mutta suhtautui pessimistisesti onnellisuuden saa-
vuttamisen mahdollisuuteen” (D. L., s. 463).

Hill 2004, 74.

Grisé 1982, 176.

Grisé 1982, 176.

Brandt H. 2010, 52.

Hill 2004, 79.

Meynard 1966, 40.

Grisé 1982, 180-183.

Seidler 1983, 436.

Nikemys on elitistinen, ja mydhemmin Kant vastusti sitd siksi, et-
tei sen perusteella voitu luoda moraalia, joka pitisi kaikille ihmisille.
(Seidler 1983, 438)

Miller 2005, 13.

Choron 1972, 116.

Grisé 1982, 195.

Hill 2004, 38—39.

Hill 2004, 37.

Miller 2005, 9.

Grisé 1982, 205.

Grisé 1982, 198.

Grisé 1982, 201.

Cicero, Velvollisuuksista, 112.

Hill 2004, 146-147.

Grisé 1982, 206.

Anderberg 1989, 285.

Grisé 1982, 211.

Hill 2004, 156.

Grisé 1982, 215.

Grisé 1982, 213.

Testoni 2007, 133.

Hill 2004, 147.

Grisé 1982, 79.

Tacitus XV, 63.

189



202.
203.
204.
205.

2006.
207.
208.
209.
210.
211.
212.
213.
214.
215.
216.
217.
218.
219.
220.
221.
222.
223.
224.
225.
226.
227.
228.
229.

230.
231.
232.
233.

190

TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Hill 2004, 178.

Tacitus XV, 64.

Thesleff & Sihvola 1994, 374.

Seneca, Epist. moral., LXX, 6-7: "Ego cogitem in eo, qui vivit, omnia
posse fortunam, potius quam cogitem in eo, qui scit mori, nil posse
fortunam.” Lainaa Montaigne 2008, 42-43.

Grisé 1982, 219.

Grisé 1982, 223.

Grisé 1982, 285.

Battin 1995, 26.

Landsberg 1951, 106.

Battin 1995, 28.

Brown 2001, 50-51.

Brown 2001, 64.

Guirlinger 2000, 9.

Minois 1995, 39.

Hooff 1990, 50.

Hooff 1990, 192.

Minois 1995, 38.

Testoni 2007, 105-106.

Pentikiinen 1990, 128.

Achté et al. 1989, 84, 87.

Testoni 2007, 60.

Battin 1995, 27-28.

Testoni 2007, 105.

Cholbi 2011a, 41.

Minois 1995, 39.

O’Keeffe 1984, 352.

Vleeschauwer 1966, 253.

Myéhempinid aikoina luonnonvastaisuuteen vetoaminen on tietysti
antanut aiheen veistelyyn: esimerkiksi Richard B. Brandt (1975, 470)
on ihmetellyt, miksi Tuomas ei tuominnut siveellisyyttd samoin perus-
tein. Luonnolliseen lakiin vetoavissa argumenteissa on myds toinen
ongelma: on lukuisia inhimillisid toimia, jotka tuntuvat luonnon-
vastaisilta, mutta niitd ei siiti huolimatta ole vilttimiténti tuomita
moraalisesti — Michael Cholbin (2011a, 42) esimerkkeji tillaisista il-
midistd ovat plastiikkakirurgia, keinoelimien kiyttd tai virtuaalitodel-
lisuus. Vastaesimerkeistd voidaan lukea, ettd “luontoon” vetoaminen
merkitsee aina myos keskustelua siitd, miten “luonto” tulisi ymmircii.
Heinkel 2010, 27.

Battin 1995, 50-51.

More 1971, 123-124.

Green 1972, 138-140.



234,
235.
236.
237.
238.

239.
240.

241

259.
260.

261

263.
264.
265.
266.
267.

VIITTEET

Green 1972, 143-144.

Heinkel 2010, 28.

Rainio 2002, 13.

La Mettrie 1987, 290.

Ilmeisesti Montaigne oli niin kiinnostunut aiheesta, ettd hin katsoi
aiheelliseksi tyostdd tekstiddn, silli vuonna 1582 hin teki esseeseen-
sd yhdeksin lisdystd ja vuonna 1592 yhdeksintoista, ja vield vuoden
1595 postuumiin laitokseen ilmaantui kaksi uutta tiydennystd. (Mi-
nois 1995, 110)

Montaigne 2008, 36.

Montaigne 2008, 37.

. Montaigne 2008, 37-41.
242.
243,
244,
245.
246.
247.
248.
249.
250.
251.
252.
253.
254.
255.
256.
257.
258.

Montaigne 2008, 44.

Montaigne 2008, 44.

Montaigne 2008, 45.

Minois 1995, 111.

Marsh 2010, 127.

Spinoza 1994, 111, IV ja III, VI.

Choron 1972, 123.

Miller 2005, 17.

Spinoza 1994, IV, XX.

Barbone & Rice 1994, 235.

Gabhart 1999, 627-628.

Barbone & Rice 1994, 241.

Battin 1995, 38.

Choron 1972, 28-29.

Minois 1995, 268.

Montesquieu 1995, XIV, XII.

”Trembler aux approches de la Mort, C’est ressembler aux enfans, qui
ont peur des Spectres et des Esprits. Le pale Phantéme peut frapper
a ma porte, quand il voudra, je n'en serai point épouvante, Le Phi-
losophe seul est brave, ot la plupart des braves ne le sont point.” (La
Mettrie 1984, LII.)

La Mettrie 1984, LXXIV.

La Mettrie 1987, 247.

. La Mettrie 1987, 250.
262.

“Sophisme captieux, enthousiasme poétique, petite grandeur d’ame”
(La Mettrie 1987, 266-267).

Rousseau 1883, 262-266.

Choron 1972, 125-126.

Frey 1999, 3306.

Frey 1999, 348.

Beauchamp 1976, 73.

191



268.
269.
270.
271.
272.
273.
274.
275.
276.
277.
278.

279.
280.
281.
282.

283.
284.
285.
2806.
287.
288.
289.
290.
291.
292.
293.
294.
295.
296.
297.
298.

192

TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Holden 2005, 192.

Merrill 1999, 395.

Fontaneto 2011, 20.

Frey 1999, 337-338.

Fontaneto 2011, 28.

Hume 1965, 151.

Beauchamp 1976, 74.

Merrill 1999, 396.

Merrill 1999, 397.

Beauchamp 1976, 75.

Merrill 1999, 399. Neljis mahdollisuus olisi Kantin esittimi ajatus,
jonka mukaan itsemurhan tekeminen on kategorisen imperatiivin rik-
komista. Kantin kisityksiin itsemurhasta palataan mydhemmin.
Holden 2005, 192.

Beauchamp 1976, 76.

Holden 2005, 193.

"Putting together, therefore, these conclusion, we find that human life
depends upon the general laws of matter and motion, and that it is no
encroachment on the office of providence to disturb or alter these gen-
eral laws: Has not every one, of consequence, the free disposal of his own
life? And may he not lawfully employ that power with which nature has
endowed him? In order to destroy the evidence of this conclusion, we
must shew a reason why this particular case is excepted; is it because hu-
man life is of such great importance, that ‘tis a presumption for human
prudence to dispose of it? But the life of a man is of no greater impor-
tance to the universe than that of an oyster.” (Hume 1965, 155)
Holden 2005, 203.

Hume 1965, 155.

Merrill 1999, 406.

Rainio 2002, 24.

McLean 2001, 101.

Hume 1965, 156-157.

Beauchamp 1976, 80.

Holden 2005, 197.

Merrill 1999, 403.

Battin 1995, 46.

Frey 1999, 346.

Holden 2005, 190.

Holden 2005, 206.

Merrill 1999, 402.

Merrill 1999, 401.

”No man ever threw away life, while it was worth keeping.” (Hume

1965, 159)



299.

300.
301.
302.
303.
304.
305.
306.
307.
308.
309.
310.
311.
312.
313.

314.
315.
316.
317.
318.
319.
320.
321.
322.
323.
324.
325.
326.

327.
328.
329.
330.
331.
332.
333.
334.
335.
336.
337.

VIITTEET

Huomattakoon, ettd esimerkiksi Meynard (1966, 69) kiistdd tillaisen
tilanteen olevan ylipdinsi itsemurha.

Frey 1999, 346.

Frey 1999, 343-344.

Frey 1999, 348.

Anderberg 1989, 182.

Wittwer 2001, 180.

Cholbi 2001, 167.

Cholbi 2001, 169.

Harter 2011, 168.

Kant 2004, 219.

Harter 2011, 178.

Harter 2011, 180.

Kant 2004, 219.

Kant 2004, 220.

“Die Intention sich selbst zu destruiren macht den Selbstmérder aus.”
(Kant 2004, 220.)

Wittwer 2001, 181.

”(...) dem stehen die Thiire zu allen Lastern offen”. (Kant 2004, 221.)
Choron 1972, 129.

Cholbi 2001, 173.

Wittwer 2001, 184.

Kant 2004, 221-222.

Kant 2004, 222.

Wittwer 2001, 188-189.

Kant 2004, 222-223.

Harter 2011, 184.

Kant 2004, 224.

Kant 2004, 224-225.

“Der Selbstmord ist aber unerlaubt und abscheulich nicht deswegen,
weil ihn Gott verbothen hat, sondern Gott hat ihn verboten weil er
abscheulich ist.” (Kant 2004, 226)

Cholbi 2001, 161-162.

Karlsson 2008, 35.

Wittwer 2001, 185.

Battin 1995, 88.

Battin 1995, 91.

Kant 1990, 81.

Kant 1990, 86.

Kusch 1984, 77.

Kant 1990, 120.

Kant 1990, 120.

Cholbi 20114, 69.

193



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

338. Meynard 1966, 86.

339. Kusch 1984, 83.

340. Gundersen 2004, 278.

341. Harter 2011, 170.

342. Anderberg 1989, 179, 181.

343. Anderberg 1989, 187.

344, Wittwer 2001, 201.

345. Cholbi 2010, 510-511.

346. Harter 2011, 171.

347. Gundersen 2004, 280.

348. Cholbi 2010, 493.

349. Battin 1995, 126.

350. Testoni 2007, 174.

351. Tissd Kusch ei ole aivan tarkka: Kant huomaa argumentin Mezaphysik
der Sitten —teoksessaan, jossa hin toteaa, ettd itsemurha saattaa esi-
merkiksi rikkoa vanhemman velvollisuuksia lastaan kohtaan tai avio-
puolison velvollisuutta puolisoaan kohtaan, mutta Kant jatkaa, ettd
hin tyytyy kisittelemiin ainoastaan ihmisen velvollisuuksia itsedin
kohtaan (Kant 1966, 268-269).

352. Kusch 1984, 83.

353. Kuschin huomio sopii vastaukseksi my®s niille, joiden mielestd olisi
suotavaa, etti muille taakaksi muodostuneet ihmiset tekisivit itse-
murhan.

354. Battin 1995, 94.

355. Seidler 1983, 445.

356. Ainakin itivaltalainen Maria von Herbert, joka oli kirjeenvaihdossa
Kantin kanssa 1790-luvun alussa, tappoi itsensd vuonna 1803. von
Herbert piti kantilaisen moraalin vaatimuksia liian helppoina, koska
hinen aistillinen luontonsa ei vastustanut niitd milld4n tavalla, ja ole-
massaoloa hin piti merkityksettomini. (Cholbi 2010, 504)

357. Testoni 2007, 185.

358. Hegel 1994, § 70.

359. Birnbacher 1985, 115.

360. Birnbacher 1985, 115.

361. Schopenhauer 1988a, I, IV, § 54.

362. Schopenhauer 1988a, I, IV, § 57.

363. Schopenhauer 1988a, I, IV, § 59.

364. Schopenhauer 1988a, I, IV, § 65.

365. 7(...) eine ganz vergebliche und thérichte Handlung sei.” (Schopen-
hauer 1988a, I, IV, § 69.)

366. Heinkel 2010, 39.

367. Schopenhauer 1988, I, IV, § 69.

368. Schopenhauer 1988b, 275.

194



369.
370.

371.
372.
373.
374.

375.
376.
377.
378.
379.
380.
381.
382.
383.

384.
385.
386.
387.
388.
389.
390.
391.
392.
393.
394.
395.
396.

397.
398.
399.
400.
401.

VIITTEET

Schopenhauer 1988b, 276.

“Der Selbstmord kann auch angesehn als ein Experiment, eine Frage,
die man der Natur stellt und die Antwort darauf erzwingen will: nim-
lich, welche Aenderung das Daseyn und die Erkenntniff des Men-
schen durch den Tod erfahre. Aber es ist ein ungeschicktes: denn es
hebt die Identitit des Bewuptseyns, welches die Antwort zu verneh-
men hitte, auf.” (Schopenhauer 1988b, 277.)

Choron 1972, 135-136.

Battin 1995, 87.

Nietzsche 1989, § 357.

Dialogi sisiltyy Leopardin teokseen Operette morali, jonka ensimmai-
nen kattava laitos julkaistiin vuosien 1827 ja 1834 vajaiden laitosten
jilkeen 1835.

Leopardi 1972, 213-218.

Leopardi 1972, 220-225.

Testoni 2007, 95.

Brown 2001, 199.

Heinkel 2010, 44.

Nietzsche 2007, § 157.

Solomon 2002, 384.

Nietzsche 2008, ”Vapaasta kuolemasta”.

"Many of you are students of philosophy, and have already felt in your
own persons the scepticism and unreality that too much grubbing in
the abstract roots of things will breed.” (James 1979, 39.)

Weininger 1997, 141-142.

Wittgenstein 1977, 124.

Lanteigne 1996, 21.

Camus 1995, 79.

Camus 1995, 20.

Choron 1972, 137.

Camus 1995, 96.

Choron 1972, 151.

Testoni 2007, 178.

Cioran 1996, 92.

Volant 2006, 72.

Cioran 1995, 176.

”Ce n’est pas la peine de se tuer, puisqu’on se tue toujours trop tard.”
(Cioran 1972, 1290.)

Foucault 1992.

Foucault 1992, 8.

Sundvall 2009, 51.

Foucault 1979, 778-779.

Marsh 2010, 74.

195



402.
403.
404.
405.
4006.
407.
408.
409.
410.

411

432.

433.

434.
435.
436.
437.

196

TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

”Es gibt keinen natiirlichen Tod.” (Burger 1988, 19.)
Burger 1988, 195.

Dugré 1996, 29.

Jarventie 1993, 24.

Karlsson 2008, 14.

Anderberg 1989, 13.

Anderberg 1989, 14.

Battin 1995, 21.

Battin 2005, 170.

. Anderberg 1989, 13.
412.
413.
414,
415.
416.
417.
418.
419.
420.
421.
422,
423.
424,
425.
426.
427.
428.
429.
430.
431.

Choron 1972, 93.

Cholbi 20114, 18.
Durkheim 1985, 9.
Durkheim 1985, 15.
Durkheim 1985, 16.
Durkheim 1985, 17.
Durkheim 1985, 19.
Hooff 1990, 54.

Battin 1995, 91.
Anderberg 1989, 35.
Anderberg 1989, 41.
O’Keeffe 1984, 354—355.
Windt 1980, 41.
Durkheim 1985, 343.
Durkheim 1985, 344.
Durkheim 1985, 345—-346.
Durkheim 1985, 348-349.
Durkheim 1985, 350.
Choron 1972, 67-68.

Samasta syystd termi ‘armomurha’ ei onnistu olemaan erityisen posi-

tiivinen.

“Linfanticide des dégénéres, le meurtre des idiots et des mélancoli-
ques incurables, ainsi que le suicide secondé, sont parfaitement ra-
tionnels. En revanche, le meurtre religieux, le meurtre politique, le
meurtre des criminels doivent étre qualifiés crimes.” (Binet-Sanglé

2011, 26.)

"Lacte par lequel un étre humain crée volontairement ce qu'il croit
étre une cause efficiente et suffisante de sa propre mort.” (Landsberg

1993, 117.)
Landsberg 1993, 125.
Volant 2006, 213.
Landsberg 1993, 135.
Benatar 20006, 211.



438.
439.
440.
441.
442,
443.
444,

445,
4406.
447.
448.
449.
450.

451.

452.
453.
454,
455.
456.
457.

458.
459.
460.
461.

VIITTEET

Battin 1995, 56.

Battin 1995, 144.

Anderberg 1989, 18.

Landsberg 1993, 115.

Cholbi 2011a, 29.

Battin 1995, 60.

" Currently in the Western world, suicide is a conscious act of self-induced
annibilation, best understood as a multidimensional malaise in a needful
individual who defines an issue for which the suicide is perceived as the
best solution.” (Shneidman 1985, 203.)

Marsh 2010, 4.

Anderberg 1989, 53.

Benatar 2006, 209.

Benatar 2006, 211.

Améry 1976, 19.

7S performs an act of suicide X provided S directly and deliberately
wills, either through his own causal efficacy or that of others, that his
life be totally or partially preternaturally extinguished for reasons of an
egoistic and/or altruistic sort except in case where: (1) S can only preser-
ve his life by performing a morally dishonorable act where such an act
is adjudged dishonorable by anyone who is willing to take the moral
point of view, and/or in cases in which (2) S is in a state of terminal
illness such that without extraordinary (artificial) medical apparatus S
would die in a rather brief period of time.” (Donnelly 1978, 93.)
”Suicide is intentional self-killing: a person’s act is suicidal if and only
if the person believed that the act, or some causal consequence of that
act, would make her death likely and she engaged in the behavior to
intentionally bring about her death.” (Cholbi 2011a, 21.)

Luper 2009, 173.

Luper 2009, 174.

Anderberg 1989, 75-76.

Anderberg 1989, 43-44.

Anderberg 1989, 45.

”[Hle has instigated a course of events, of which he is an active or passive
participant, where the great majority of his simple actions (or action-
constituents) are performed with the intention to shorten life, for whate-
ver motive, good or bad, and from which death follows in the way he had
planned or at least in a way he could accept” (Anderberg 1989, 56).
Anderberg 1989, 36.

Anderberg 1989, 37.

Anderberg 1989, 39.

“Ma vie nest libre que si ma mort peut étre libre. Ou bien alors ce
n'est pas ma vie.” (Guirlinger 2000, 47.)

197



462.

463.
464.
465.
466.
467.
468.
469.
470.
471.
472.

473.
474,
475.
476.
477.
478.
479.
480.
481.
482.
483.
484.
485.
486.
487.
488.
489.
490.
491.
492.
493.
494,
495.
496.
497.
498.

198

TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

Cholbi 2011a, 75-76. On valitettavaa, ettd esimerkiksi sodan kdymis-
td pidetddn varsin laajalti riittdvind syyni tappamiselle.

Cholbi 2011, 85.

Karlsson 2008, 10.

Meynard 1966, 17-18, 68.

Volant 2006, 92.

Hooff 1990, 5.

Hooff 1990, 82.

Anderberg 1989, 32-33.

Benatar 2006, 212.

Shneidman 1985, 215-219.

Jacques Choron on tismentinyt, ettd “kuolemanvietin® hyddynti-
minen psykiatrisissa itsemurhaselityksissi on kyseenalaista kahdesta
syystd. Ensinnikin kuolemanvietin olemassaolo on kaikkea muuta
kuin empiirisesti selvdd, ja toiseksi on epiuskottavaa ajatella, ettd jos
kaikissa ihmisissi vaikuttaa kuolemanvietti, se ilmentyisi itsemurhina
ainoastaan pienessi osassa viestdd. (Choron 1972, 71)

Anderberg 1989, 15-16.

Choron 1972, 47.

Cholbi 20114, 23.

Cholbi 2011a, 24.

Windt 1980, 40.

Windt 1980, 42—43.

Anderberg 1989, 49.

Testoni 2007, 17-18.

Testoni 2007, 118.

Uusitalo 2009, 131.

Pavan 2009, 22-23.

Pentikiinen 1990, 98.

Halbwachs 1930, 460.

Guirlinger 2000, 35.

Jarva 1989, 11.

Luper 2009, 189.

Uusitalo 2006, 342.

Solomon 2002, 384.

Cholbi 2011a, 96-97.

Lester 2006, 517.

Cholbi 2011a, 81.

Testoni 2007, 187.

Luper 2009, 181.

Cholbi 2011a, 104.

Battin 1995, 133-153.

Anderberg 1989, 58.



499.
500.
501.
502.
503.
504.
505.
506.
507.
508.
509.
510.
511.
512.
513.
514.
515.
516.
517.
518.
519.
520.
521.
522.
523.
524.
525.
526.
527.
528.
529.
530.
531.
532.
533.
534.
535.
536.
537.
538.
539.
540.
541.

VIITTEET

Cholbi 2011a, 89.

Choron 1972, 99.

Battin 1995, 132.

Choron 1972, 99.
Wittgenstein 1984, 6.43.
Améry 1976, 43.

Améry 1976, 10-11.
Heinkel 2010, 54, viite 268.
Heinkel 2010, 55.
Heinkel 2010, 56.

Kusch 1984, 90.

Améry 1976, 69.

Améry 1976, 31.
Donnelly 1978, 98.
Donnelly 1978, 96.
Donnelly 1978, 98.
Feldman 1992, 216-217.
Harva 1978, 231.
Donnelly 1978, 99-100.
Shneidman 1985, 137.
Shneidman 1985, 138.
Battin 1995, 133.

Luper 2009, 182.
Parkkinen 2004, 70-71.
Lester 2006, 525.

Pilpel & Amsel 2011, 114-115.
Pilpel & Amsel 2011, 117.
Pilpel & Amsel 2011, 118.
Pilpel & Amsel 2011, 120.
Frey 1999, 349.

Cholbi 2011b.

Cholbi 2011b.

Battin 1995, 194.

Cholbi 20114, 55.

Cholbi 2011a, 57.

Kusch 1984, 98.

Brandt R. 1975, 465.
Karlsson 2008, 44.

Kusch 1984, 94.

Améry 1976, 111.
Solomon 2002, 384.
Parkkinen 2004, 75.

Frey 1999, 347.

199



TaraN1 KILPELAINEN [tsemurhan filosofia

542. Battin 1995, 79.

543. Brandt R. 1975, 472.

544. Brandt R. 1975, 472.

545, Brandt R. 1975, 478—479.

546. Battin 1995, 140.

547. Donnelly 1978, 103.

548. Lester 2006, 512.

549. Heiskanen 2007, 14.

550. Battin 1995, 52.

551. Battin 1995, 54.

552. Battin 1995, 81.

553. Battin 1995, 92.

554. Battin 1995, 95.

555. Cholbi 2011a, 44.

556. Vaikka olemassaolo olisi onnettomuus, siiti ei silti seuraa, etti itsensi
tappaminen olisi vilttimitontd. Vrt. Benatar 2006.

557. Harva 1978, 227.

558. Kivinen 2006, 20.

559. Martin 1980, 50.

560. Anderberg 1989, 53.

561. Anderberg 1989, 54.

562. Anderberg 1989, 53.

563. Meynard 1966, 64.

564. Donnelly 1978, 93.

565. O’Keeffe 1984, 358.

566. Martin 1980, 63.

567. Halbwachs 1930, 456.

568. Anderberg 1989, 51.

569. Baudrillard 1976, 267.

570. Baudrillard 1976, 267-268.

571. Savtsuk 1996, 113.

572. Savtsuk 1996, 110.

573. Sundvall 2009, 25.

574. Vrt. Agamben 2003, 12.

575. Nissild 1995, 154.

576. Sundvall 2009, 57.

577. Jarva 1989, 67.

578. Sundvall 2009, 58.

579. Sundvall 2009, 8.

580. Heikinheimo 1997, 511.

581. Meynard 1966, 91.

582. Landsberg 1951, 126.

583. Rainio 2002, 56.

200






I

“

oo

10.

II.

I2.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.
21.

22.

23.
24.
25.
26.

27.

niin & ndiin -kirjoissa ilmestynyt

Mikko LAHTINEN (toim.), Henkinen itsendisyys
MARTIN HEIDEGGER, Silleen jittiminen

Rarra WaLpo EMERSON, Luonto

PEKKA PASSINMAKI, Kaupunki ja ihmisen kodittomuus
— Filosofinen analyysi rakentamisesta ja arkkitehtuurista
QUENTIN SKINNER, Kolmas vapauden kisite

PerTTI AHONEN, Vireilli mielelli

— Ymmidirtimisen ja eettisyyden mielialat

Jurien OFFRAY DE LA METTRIE, [hmiskone

T. P. Uscuanov, Wittgenstein in Finland — A Bibliography 1928—2002

Mika HANNULA, JUHA SUORANTA ¢ TERE VADEN, Otsikko uusiksi

— Taiteellisen tutkimuksen suuntaviivat

Tomm1 WALLENIUS, Filosofian toinen — Levinas ja juutalaisuus
DANIEL JUSLENIUS, Suomen onnettomuus — De Miseriis Fennorum
MicHEL ONERAY, Kapinallisen politiikka

— Tutkielma vastarinnasta ja taipumattomuudesta

J.J.F. PERANDER, Yhteiskunta uutena aikana & muita kirjoituksia
Jusst BACKMAN, Omaisuus ja elimd

— Heidegger ja Aristoteles kreikkalaisen ontologian rajalla
NiccoLd MAcCHIAVELLL, Castruccio Castracanin eldmi
Jukka PaASTELA (toim.), Terrorismi

— llmion tausta ja aikalaisanalyyseji

Laurt MEHTONEN, Moderniteetin jiljilli

— Teksteji aistisuudesta, tiedosta ja sivistyksesti

ARTHUR SCHOPENHAUER, [aito olla ja pysyi oikeassa

— Eristinen dialektiikka

Juna DRUFVA, Unohdettuja ajatuksia etsimissi

Juna VarTo & HAKIM ATTAR, Syvd laulu

Jusst BaAckmaN & Miika LuoTo (toim.), Heidegger

— Ajattelun aiheita

KaRr1 VAYRYNEN, Ympiristifilosofian historia

— maaditimyytisti Marxiin

TERE VADEN, Karhun nimi — kuusi luentoa luonnosta

Guy HAARSCHER, Tunnustuksettomuus

Jost ORTEGA Y GASSET, Ajatuksia tekniikasta

Tapant KILPELAINEN (toim.), Kddntikirja

— Kirjoituksia kddntimisen filosofiasta

MARTIN HEIDEGGER, Tekniikka ja kidnne



28.

29.
30.

31.

32.

33.

34

35-

36.
37.
38.
39.
40.

41.

42.

43

44.

45.

46.
47
48.
49-
50.

SI.
52.

53-

54

55-

SimONE WEIL, Juurtuminen

— Alkusoitto ibmisvelvollisuuksien julistukselle

Mika HANNULA, Suomalaisuudesta — Eridn sukupolven tarina
FriepricH NI1ETZSCHE, Tragedian synty

Epmunp HUSSERL, Geometrian alkuperi

— Johdanto Jacques Derrida

WILLIAM JAMES, Pragmatismi

— Uusi nimi erdille vanhoille ajattelutavoille

Tuukka TompPERI ¢ HANNU Juuso (toim.), Sokrates koulussa
— Irsendiisen ja yhreisollisen ajattelun edistiminen opetuksessa
Juna Varro, Tanssi maailman kanssa — Yksittiisen onrologiaa
Groraio Couii, Nietzschen jilkeen — miten tullaan filosofiksi
Fjopor DosTtojevskl, Talvisia merkintiji kesin vaikutelmista
MicueL bE UNAMUNO, Traaginen eliméintunto

Jovce Caror OATES, Nyrkkeilysti

MaRrTIN HEIDEGGER, Esitelmid ja kirjoituksia osa 1T

E. M. CiorAN, Hajoamisen késikirja

MaR1E-FRANCE DANIEL, LOUISE LAFORTUNE,

RicHARD PALLASCIO € PIERRE SYKES,

Matildan ja Taavetin matemaattiset seikkailut

MaRIE-FRANCE DANIEL, LOUISE LAFORTUNE,

Ri1cHARD PALLASCIO & PIERRE SYKES,

Matildan ja Taavetin seikkailut tieteen maailmassa

OscaR BRENIFIER, Keskusteleva opetus

MAUGHN GREGORY, Filosofiaa lapsille ja nuorille
MAaRIE-FRANCE DANIEL, LOUISE LAFORTUNE,

RicHARD PALLASCIO & PIERRE SYKES,

Filosofoidaan matematiikasta ja luonnontieteisti

Joun DEewEY, Taide kokemuksena

P1erRE HADOT, Miti on antiikin filosofia?

MARTIN HEIDEGGER, Miti on metafysiikka?

ANN MARGARET SHARP, Nukkesairaala

ANN MARGARET SHARP ¢» LAURANCE JOSEPH SPLITTER,
Kuka mind olen? — Nukkesairaalan opettajaonopas

Sami PIHLSTROM, Elimdn ongelma — Filosofian eettinen ydin
NORMAND BAILLARGEON, Alyl/l';m itsepuolustuksen pikakurssi
BEATE BORRESEN, Bo MALMHESTER ¢ Tuukka TOMPERI,
Ajatellaan yhdessi — taitavan ajettelun tyokirja

RoGer-Por Drorr, Filosofoidaan lasten kanssa

Leena Kurkr & Tuukka TomreRri, Viittely opetusmenetelmini

— Kriittisen ajattelun, argumentaation ja retoriikan taidot kiytinndssi



56.

57

58.
59-

60.

6I.

Lupwic WITTGENSTEIN, Ajatusliikkeiti

— Piivikirjat 1930—1932 & 1936—1937

Simo KyLLONEN, Junana LEMETTI, NiKO NOPONEN
& MARKKU OKSANEN (toim.), Kiista yhteismaista

— Garrett Hardin ja selviytymisen politiikka

HERBERT MARCUSE, Taiteen ikuisuus

HEeinricH HEINE, Romantiikan koulu

MarttHEw B CRAWFORD, Elimdin korjaajat

— Kiidentaitojen ja kéiytinnollisen ammarttityon ylistys
Taprant KILPELAINEN, [tsemurhan filosofia

Tilaukset
www.netn.fi/kauppa
niin & niin
PL 730
33101 TAMPERE



